

Ad-Dukhan ٱلْذُخَان

بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

## Name

The Surah takes its name from the word *dukhan* which occurs in verse 10.

## **Period of Revelation**

Its period of revelation could not be determined from any authentic tradition, but the internal evidence of the subject matter shows that this Surah was revealed in the same period in which Surah Zukhruf and a few other earlier Surahs had been revealed. However, this Surah was sent down somewhat later. Its historical background is this: When the disbelievers of Makkah became more and more

\*\*\*\*\*\*\*

antagonistic in their attitude and conduct, the Prophet (peace be upon him) prayed: O God, help me with a famine like the famine of Joseph. He thought that when the people would be afflicted with a calamity, they would remember God, their hearts would soften and they would accept the admonition. Allah granted his prayer, and the whole land was overtaken by such a terrible famine that the people were sorely distressed. At last, some of the Quraish chiefs among whom Abdullah bin Masud has particularly mentioned the name of Abu Sufyan came to the Prophet (peace be upon him) and requested him to pray to Allah to deliver his people from the calamity. On this occasion Allah sent down this Surah.

## **Subject Matter and Topics**

The introduction to the address revealed on this occasion for the admonition and warning of the people of Makkah contained some important points, which are as follows:

- 1. You, O People of Makkah, are wrong in thinking that the Quran is being composed by Muhammad (peace be upon him). This Book by itself bears the clear testimony that it is not the composition of a man but of Allah, Lord of the worlds.
- 2. You are making a wrong estimate of the worth of this Book. You think it is a calamity that has descended on you, whereas the Hour when Allah, out of sheer mercy, decided to send His Messenger and His Book to you was highly blessed.
- 3. You are foolishly involved in the misunderstanding that you will fight this Messenger and this Book and will win,

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

whereas the fact is that the Messenger has been raised and the Book sent down in that particular Hour when Allah decides the destinies, and Allah's decisions are not so weak that they may be changed to a person's liking, nor are they based on ignorance and folly that there may be the likelihood of a mistake or error or weakness in them. They are rather the firm and unalterable decisions of the Ruler of the Universe, Who is All Hearing, All Knowing and All Wise. Therefore, they cannot be treated lightly.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

- 4. You yourselves acknowledge that Allah alone is the Master and Lord of the earth and heavens and of everything in the Universe and also admit that life and death are only in His power, yet you insist on making others your deities, for which the only argument you offer is that that had been the practice since the time of your forefathers, whereas if a person has the conviction that Allah alone is the Master, Sustainer and Giver of life and death, he can never entertain the doubt that there can also be other gods beside Him, who can be worthy of worship. If your forefathers had committed this folly, there is no reason why you also should continue committing it blindly. As a matter of fact, their Lord too was only One God, Who is your Lord, and they also should have worshiped only Him, Whom you should worship.
- 5. The only demand of Allah's Providence and Mercifulness is not this that He should feed you, but also this that He should arrange guidance for you. For this very guidance He has sent His Messenger and His Book.

After this introduction, the question of the famine that was

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

raging in Makkah has been discussed. As already mentioned, this famine had occurred on the Prophet's (peace be upon him) prayer, and he had prayed for it so that when the calamity befell it would break the stubbornness of the disbelievers and then they would listen to the rebuke. It looked as if this expectation was being fulfilled to some extent, for some of the most stubborn enemies of the truth, on account of the severities of the famine, had cried out: O Lord, avert this torment from us and we will believe. At this, on the one hand, the Prophet (peace be upon him) has been foretold: These people will not learn any lesson from such calamities. When they have turned away from the Messenger, whose life, character, works and speech clearly show that he is Allah's true Messenger, how will a mere famine help remove their disbelief? On the other hand, the unbelievers have been addressed, so as to say: You lie when you say that you will believe as soon as the torment is removed from you. We shall just remove it to see how sincere you are in your promise. There is a graver disaster about to fall upon you. You need a much more crushing blow. Minor misfortunes cannot set you right.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

In this very connection, a reference has been made a little below to Pharaoh and his people, implying that those people also had met with precisely the same trial as the chiefs of the disbelieving Quraish are now afflicted. To them also a similar noble and honorable Messenger had come. They also had seen those express pointers and signs which clearly showed that he had been appointed by Allah.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

They also had gone on witnessing one sign after the other but they did not give up their stubbornness, till at last they made up their mind to put an end to the Messenger's life, and they met their doom, which has since become an object lesson for the people forever.

After this the theme of the Hereafter has been taken up, which the disbelievers of Makkah vehemently denied. They said: We have never seen anyone rising back to life after death. Raise our forefathers back to life if you are true in your claim about the life Hereafter. In response to this, two arguments for the Hereafter have been presented briefly:

- (1) That the denial of this creed has always proved destructive for the morals.
- (2) That the universe is not a plaything of a thoughtless deity, but it is a wise system and no work of wisdom is ever vain or useless. Then the disbelievers demand to bring their forefathers back to life has been answered, thus: This cannot be done every day to meet the demand of the individuals, but Allah has appointed a time when He will resurrect all mankind simultaneously and will subject them to accountability in His court. If one has to protect himself there, one should think about it here. For, no one will be able to save himself there by his own power, nor by the power of any one else.

In connection with this court of Allah, mention has been made of the fate of those who will be declared as culprits and of the rewards of those who will be declared as successful. The discourse has been concluded with this warning: This Quran has been revealed in simple language

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

in your own tongue so that you may understand it. Yet if you do not understand it and insist on seeing your evil end, you may wait. Our Prophet is waiting too. Whatever is to happen, will happen at its own appointed time.

آیت نمبر 10، یَوْمَ تَأْنِی السَّمَا عُبِلُ خَانٍ مُّبِینٍ کے لفظ دُفان کواس سورۃ کا عوان بنایا گیا ہے، یعنی یہ وہ سورۃ ہے جس میں لفظ دُخان وارد ہوا ہے۔

اس کا زمانہ نزول بھی کسی معتبر روایت سے معلوم نہیں ہوتا ، مگر مضامین کی اندرونی شادت بتاتی ہے کہ یہ بھی اسی دور میں نازل ہوئی ہے جس میں سورہ زُنزُف اور اس سے پہلے کی چند سورتیں نازل ہوئی تھیں، البتہ یہ ان سے کچھ متأخر ہے۔ تاریخی پس منظریہ ہے کہ جب کفار کی مخالفانہ روش شدید سے شدید تر ہوتی جلی گئی تو نبی صلی الله علیہ وسلم نے دعاکی کہ خدایا ، یوسٹ کے قط جیسے ایک قط سے میری مدد فرما۔ حضور کا خیال یہ تھا کہ جب ان لوگوں پر مصیبت پڑے گی توانہیں خدا یاد آئے گا اور ان کے دل نصیحت قبول کرنے کے لیے زم پر جائیں گے۔ الله تعالیٰ نے آپ کی دعا قبول فرمائی اور سارے علاقے میں ایسے زور کا قط پراکہ لوگ بلبلا اٹھے۔ آخر کار بعض سرداران قریش ، جن میں حضرت عبداللہ بن متعود نے خاص طور پر ابو سفیان کا نام لیا ہے حضور کے پاس آئے اور آپ سے درخواست کی کہ اپنی قوم کواس بلا سے نجات دلانے کے لیے الله سے دعاکریں۔ یہی موقع ہے جب الله تعالیٰ نے یہ سورہ نازل فرمائی ۔

موضوع اور مباحث

اس موقع پر کفار مکہ کی فھائش اور تنبیہ کے لیے جو خطبہ نبی صلی الله علیہ وسلم پر نازل فرمایا گیا اس کی تمہید چند اہم مباحث پر مثل ہے۔

اول یہ کہ تم لوگ اس قرآن کو محد صلی اللہ علیہ وسلم کی تصنیف سمجھنے میں غلطی کر رہے ہو۔ یہ کتاب تو اپنی

ذات میں خود اس امر کی بین شہادت ہے کہ یہ کسی انسان کی نہیں بلکہ خداوند عالم کی کتاب ہے۔ دوسرے یہ کہ تم اس کتاب کی قدر وقیمت سمجھنے میں بھی غلطی کر رہے ہو۔ تمہارے نزدیک یہ ایک بلا ہے جوتم پر نازل ہو گئی ہے۔ مالانکہ در حقیقت وہ گھڑی انتهائی مبارک گھڑی تھی جب الله تعالیٰ نے سراسراپنی رحمت کی بنا پر تمہارے ہاں اپنا رسول جیجنے اور اپنی کتاب نازل کرنے کا فیصلہ فرمایا۔ تبیسرے بیا کہ تم اپنی نادانی سے اس غلط قہمی میں پڑے ہوئے ہوکہ اس رسول اور اس کتاب سے لود کر تم جیت جاؤ گے ۔ مالانکہ اس رسول کی بعثت اور اس کتاب کی تنزیل اس ساعت خاص میں ہوئی ہے جب الله تعالیٰ قسمتوں کے فیصلے فرمایا کرتا ہے۔ اور الله کے فیصلے بودے نہیں ہوتے کہ جس کا جی چاہے انہیں بدل ڈالے، نہ وہ کسی جالت و نادانی پر مبنی ہوتے ہیں کہ ان میں غلطی اور خامی کا کوئی احمال ہو۔ وہ تواس فرمانروائے کائنات کے پیخنہ اور اٹل فیصلے ہوتے ہیں جو سمیع و علیم اور حکیم ہے۔ ان سے لڑنا کوئی تھیل چوتھے یہ کہ اللہ کو خود بھی زمین وآسمان اور کائنات کی ہر چیز کا مالک ویرورد گار مانتے ہواور بیہ مجھی مانتے ہوکہ زندگی و موت اسی کے اختیار میں ہے۔ مگر اس کے باوجود تہمیں دوسروں کو معبود بنانے پر اصرار ہے اور اس کے لیے حجت تمہارے پاس اس کے سواکچھ نہیں ہے کہ باپ دادا کے وقتوں سے یہی کام ہوتا چلا آرہا ہے عالانکہ اگر کوئی شخص شعور کے ساتھ بیہ یقین رکھتا ہو کہ اللہ ہی مالک و پرورد گار اور زندگی و موت کا مختار ہے تو اسے کبھی یہ شبہ تک لاحق نہیں ہو سکتا کہ معبود ہونے کے متحق اس کے سوایا اس کے ساتھ دوسرے بھی ہوسکتے ہیں۔ تمہارے باپ دادا نے اگر یہ حاقت کی تھی توکوئی وجہ نہیں کہ تم بھی آتکھیں بند کر کے اسی کا ارتکاب کرتے چلے جاؤ۔ حقیقت میں توان کا رب بھی اکبلا وہی خدا تھا جو تمہارا رب ہے ، اور انہیں بھی اسی ایک کی بندگی کرنی چاہیے تھی جس کی بندگی تہمیں کرنی چاہیے۔ یا پنجویں یہ کہ الله کی ربوبیت و رحمت کا تقاضا صرف یہی نہیں ہے کہ تمہارا پیٹ یالے بلکہ یہ مجھی ہے کہ تمهاری رہنائی کا انتظام کرے۔ اسی رہنائی کے لیے اس نے رسول جھیجا ہے اور کتاب نازل کی ہے۔

اس تمہید کے بعداس قحط کے معاملے کولیا گیا ہے جواس وقت در پیش تھا۔ جیساکہ ہم اوپر بیان کر چکے ہیں، یہ قط نبی صلی الله علیہ وسلم کی استدعا پر آیا تھا، اور حضورِ نے اس کے لیے دعا اس خیال سے کی تھی کہ مصیبت پڑے گی تو کفار کی اکوئی ہوئی گردنیں ڈھیلی پڑ جائیں گی ، شاید کہ چھر حرف تصیحت ان پر کار گر ہو۔ یہ توقع اس وقت کسی مدتک بوری ہوتی نظر آرہی تھی، کیونکہ برے برے دشمنان حق بکار اٹھے تھے کہ پروردگار، یہ عذاب ہم پر سے ٹال دے تو ہم ایمان لے آئیں گے۔ اس پر ایک طرف نبی صلی الله علیہ وسلم سے فرمایا گیا ہے کہ ایسی مصیبتوں سے یہ لوگ کھاں سبق لینے والے ہیں ، انہوں نے جب اس رسول کی طرف سے منہ موڑ لیا جس کی زندگی سے، جس کے کر دار سے اور جس کے کام اور کلام سے علانیہ ظاہر ہو رہا ہے کہ وہ یقیناً خدا کا رسول ہے، تواب محض ایک قحط ان کی غفلت کیسے دور کر دے گا۔ دوسری طرف کفار کو مخاطب کرتے ہوئے ارشاد ہوا ہے کہ تم بالکل جھوٹ کہتے ہوکہ یہ عذاب تم پر سے ٹال دیا جائے تو تم ایان لے آؤگے۔ ہم اس عذاب کو ہٹائے دیتے ہیں، ابھی معلوم ہوا جاتا ہے کہ تم اپنے اس وحدے میں کتنے سچے ہو۔ تمهارے سر پر تو شامت تھیل رہی ہے۔ تم ایک بڑی ضرب مانگ رہے ہو، ملکی چوٹوں سے تمہارا دماغ اسی سلسلے میں آگے چل کر فرعون اور اس کی قوم کا حوالہ دیا گیا ہے کہ ان لوگوں کو بھی ٹھیک یہی آزمائش پیش آئی تھی جس سے اب کفار قریش کے سرداروں کو سابقہ پڑا ہے۔ ان کے پاس بھی ایسا ہی ایک معزز رسول آیا تھا۔انہوں نے بھی وہ صریح علامات اور نشانیاں دیکھ لی تھیں جن سے اس کا مامور من اللہ ہونا صاف ظاہر ہو رہا تھا۔ وہ بھی نشانی پر نشانی دیکھتے چلے گئے مگر اپنی ضدسے بازیہ آئے ۔ یہاں تک کہ آخر کاررسول کی جان لینے کے دریے ہوگئے اور نتیجہ وہ کچھ دیکھا جو ہمیشہ کے لیے سامان عبرت بن گیا۔ اس کے بعد دوسرا موضوع آخرت کا لیا گیا ہے جس سے کفار مکہ کو شدت کے ساتھ انکار تھا۔ وہ کہتے تھے کہ ہم نے کسی کو مرنے کے بعد دوبارہ اٹھ کر آتے نہیں دیکھا ہے، تم اگر دوسری زندگی کے دعوے میں سچے ہو تو اٹھا لاؤ ہمارے باپ دادا کو۔ اس کے جواب میں عقبیرہ آخرت کی دو دلیلیں مختصر طور پر دی گئی ہیں۔ ایک بیہ کہ اس عقیدے کا انکار ہمیشہ اخلاق کے لیے تباہ کن ثابت ہوتا رہا ہے ۔ دوسرے یہ کہ کائنات کسی

کھلنڈرے کا کھلونا نہیں ہے، بلکہ ایک تکھانہ نظام ہے، اور تکھم کا کوئی کام عبث نہیں ہوتا۔ پھر کھار کے اس مطالبہ کاکہ اٹھا لاؤ ہارے باپ دادا کو، یہ جواب دیا گیا ہے کہ یہ کام روز روز ہر ایک کے مطالبہ پر نہیں ہو گا بلکہ اس کے لیے اللہ نے ایک وقت مقرر فرما دیا ہے جب وہ تام نوع انسانی کو بیک وقت جمع کرے گا اور اپنی عدالت میں ان کا محاسبہ فرمائے گا۔ اس وقت کی اگر کسی کو فکر کرنی ہو توکر ہے، کیونکہ وہاں کوئی نہ اپنے زور پر بچ سکے گانہ کسی کے بچائے بچے گا۔

اللہ کی اس عدالت کا ذکر کرتے ہوئے بتایا گیا ہے کہ جو لوگ وہاں مجرم قرار پائیں گے ان کا انجام کیا ہوگا، اور بو وہاں سے کامیاب ہوکر نکلیں گے وہ کیا انعام پائیں گے۔ پھر یہ کہ کر بات ختم کر دی گئی ہے کہ تم لوگوں کو سے محمانے کے لیے یہ قرآن صاف سیدھی زبان میں اور تمہاری اپنی زبان میں نازل کر دیا گیا ہے، اب اگر تم سیجھانے سے نہیں سجھے اور انجام بد دیکھنے پر مصر ہو تو انتظار کرو، ہمارا نبی بھی منتظر ہے، جو کچھ ہونا ہے وہ اپنے گا۔

|                                                                               |                                                                                     | وقت پر سامنے آجائے گا۔                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful.                           | الله کے نام سے ہو بہت مہربان<br>نہایت رحم والا ہے۔                                  | بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ                                                           |
| 1. Ha. Mim.                                                                   | لحمّر۔                                                                              | ځمر څڼ                                                                                         |
| 2. By the Scripture, manifest.                                                | قم ہے گاب مبین کی ۔                                                                 | وَ الْكِتْبِ الْمُبِيْنِ ۚ نَّ                                                                 |
| 3. Indeed, We sent it down in a blessed night. Indeed, We are ever warning.*1 | بیشک نازل فرمایا ہم نے اسکو<br>ایک مبارک رات میں۔ بیشک<br>ہم ہیں خبردار کرنے والے۔* | اِتّا كُنْ لُنْهُ فِي لَيْلَةٍ مُّلْرَكَةٍ النّا كُنّا مُنُذِينِ فِي النّا كُنّا مُنُذِينِ فِي |
| *1 The magning of taking on oath by the lucid Scripture                       |                                                                                     |                                                                                                |

\*1 The meaning of taking an oath by the lucid Scripture has been explained in E.N.1 of Surah Az-Zukhruf. Here also what has been sworn by is that Muhammad (peace be upon him) is not the author of this Book but We are the

author, and this Book by itself is enough to provide a proof of that. Furthermore, it has been said that the night in which it was revealed was full of blessings. That is, the foolish and ignorant people, who have no idea of their own well being or otherwise, regard the revelation of this Book as a disaster for themselves and are deeply anxious as how to get rid of it. But, as a matter of fact, the Hour when We decided to send down this Book to arouse the heedless, was highly blessed for them and for all mankind.

Some commentators have expressed the opinion that the meaning of sending down the Quran in that night is that its revelation began during that night, and some others think that the whole of the Quran was transferred from Umm-ul-Kitab and entrusted to the bearers of revelation (angels), and then revealed to the Prophet (peace be upon him) as and when required and demanded by the occasion and circumstances during 23 years. As to what actually happened Allah alone has the best knowledge.

The night implies the same night which has been called lailat-ul-qadr in Surah Al-Qadr, Ayat 1, There it has been said: We sent it down in a night of glory, and here: We sent it down in a blessed night. It was the night of the month of Ramadhan, as it is said in Surah Al-Baqarah, Ayat 185: Ramadhan is the month in which the Quran was revealed. 1 \* كتاب مبين كي قيم كھانے كا مطلب سورہ زخرف ماشيہ نمبر 1 ميں بيان كيا جا چكا ہے ۔ يمال بھي قيم جن

بات پر کھائی ہے وہ یہ ہے کہ اس کتاب کے مصنف محمد صلی اللہ علیہ وسلم نہیں ہیں بلکہ '' ہم '' ہیں ، اور اس کا ثبوت کہیں اور ڈھونڈنے کی ضرورت نہیں، خودیہ کتاب ہی اس کے ثبوت کے لیے کافی ہے۔ اس

کے بعد مزید بات یہ فرمائی گئی کہ وہ بردی خیر و برکت والی رات تھی جس میں اس کو نازل کیا گیا۔ یعنی نادان

لوگ، جنیں اپنی بھلائی برائی کا شور نہیں ہے، اس کتاب کی آمد کواپنے لیے بلانے ناگانی سمجھ رہے ہیں اور اس سے پیچا چھوانے کی فکر میں غلطاں و پیچاں ہیں۔ لیکن در حقیقت ان کے لیے اور تمام نوع انسانی کے لیے وہ ساعت بردی سعید تھی جب '' ہم '' نے غفلت میں پرے ہوئے لوگوں کو پونکا نے کے لیے یہ کتاب نازل کرنے کا فیصلہ کیا۔ اس رات میں قرآن نازل کرنے کا مطلب بعض مفسرین نے یہ لیا ہے کہ نزول قرآن کا سلسلہ اس رات شروع ہوا۔ اور بعض مفسرین اس کا مطلب یہ لیتے ہیں کہ اس میں پورا قرآن اُم الکتاب سے متنقل کر کے مامل وحی فرشتوں کے حوالہ کر دیا گیا اور پھر وہ مالات و وقائع کے مطابق حب ضرورت نبی صلی الله علیہ وسلم پر23 سال تک نازل کیا جاتا رہا۔ صیح صورت معاملہ کیا ہے، اسے الله ہی بہتر جانتا ہے۔ اس رات سے مراد وہی رات ہے جے سورۃ القدر میں لیلۃ القدر کھا گیا ہے۔ وہاں فرمایا گیا کہ: إِنَّا اَنْزَلْنَكُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْسِ، اوريمان فرماياكه: إنَّا آنْزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبارَكَةٍ ـ مِحريه بات مجى قرآن مجيدى مين بتادى كُنَى ے كه وه ماه رمضان كى ايك رات تھى: شَهْرُى مَضَانَ الَّذِي ٓ أُنْزِلَ فِيْدِ الْقُر أَن (البقره، 185) ـ

4. Wherein is made distinct every wise command. \*2

فِیْھا یُفُرَقُ کُلُّ اَمْرِ حَکِیْمِ الله میں تفریق کی جاتی ہے ہر پر <sup>حک</sup>مت کام کی۔\*\*



- \*2 The word amr-in-hakim as used in the text has two meanings:
- (1) That the command is entirely based on wisdom: there is no likelihood of any error or weakness in it.
- (2) That it is a firm and stable decision: it lies in no one's power to change it.

2\*اصل میں لفظ '' اُمَرٍ حَکِیْم '' استعال ہوا ہے جس کے دو معنی ہیں۔ ایک بید کہ وہ حکم سراسر حکمت پر مبنی ہوتا ہے، کسی غلطی یا غامی کا اس میں کوئی امکان نہیں۔ دوسرے بید کہ وہ ایک پختہ اور محکم فیصلہ ہوتا ہیں۔ اسے بدل دینالسی کے بس میں نہیں۔ 5.A command from Us. \*3 Indeed, We are ever sending.



\*3 In Surah Al-Qadr, this same thing has been expressed thus: The angels and the Spirit (Angel Gabriel) descend in it with every decree, by the leave of their Lord. This shows that it is such a night in the divine administration of Allah in which He decides the destinies of the individuals and nations and countries and entrusts His decisions to His angels, who then implement them accordingly. Some commentators among whom Ikrimah is most prominent, have been involved in the misunderstanding that this is the 15th night of Shaban, for in some traditions it has been said that the destinies of people are decided during that night. But Ibn Abbas, Ibn Umar, Mujahid, Qatadah, Hasan Basri, Saeed bin Jubair, Ibn Zaid, Abu Malik, Dahhak and many other commentators agree that this is the same night of Ramadan, which has been called lailat-ul-qadr, for the Quran itself has stated this, and where any Quranic statement exists, no other view can be formed on the basis of random reports. Ibn Kathir says: The traditions that Imam Zuhri has related from Uthman bin Muhammad that destinies are decided from one Shaban to the next Shaban is an indirect tradition and such traditions cannot be cited as against the clear texts of the Quran. Qadi Abu Bakr Ibn al-Arabi says: No Hadith in respect of the 15th of Shaban is reliable, either in respect of its merit, or about this that decisions with regard to the destinies are taken in it; therefore, they do not merit attention, (Ahkam ul-Quran).

3\* سوره قدر میں یمی مضمون اس طرح بیان کیا گیا ہے: تَنَزَّلُ الْمَلَدِِكَةُ وَ الرُّوحِ فِيْهَا بِإِذُنِ رَبِّهِمُ هِنْ كُلِّ أَمْرٍ " اس رات ملائكه اور جبريل اپنے رب كے إذن سے ہر طرح كا عكم لے كر اترتے ہيں۔ "اس سے معلوم ہواکہ الله تعالیٰ کے شاہی نظم و نسق میں یہ ایک ایسی رات ہے جس میں وہ افراد اور قوموں اور ملکوں کی قسمتوں کے فیصلے کر کے اپنے فرشتوں کے حوالے کر دیتا ہے۔ اور پھروہ انہی فیصلوں کے مطابق علدرآمد کرتے رہنے ہیں ۔ بعض مفسرین کو جن میں حضرت عکرمہ سب سے زیادہ نمایاں ہیں، یہ شبہ لاحق ہوا ہے کہ یہ نصف شعبان کی رات ہے، کیوں کہ بعض اعادیث میں اسی رات کے متعلق یہ بات منقول ہوئی ہے کہ اس میں قسمتوں کے فیصلے کیے جاتے ہیں۔ لیکن ابن عباس، ابن عمر، مجاہد، قتادہ، حن بصری ، سعید بن جبیر، ابن زید، ابو مالک ، ضحاک اور دوسرے بہت سے مفسرین اس بات پر متفق ہیں کہ یہ رمضان کی وہی رات ہے جے لیلۃ القدر کھا گیا ہے، اس لیے کہ قرآن مجید خود اس کی تصریح کر رہا ہے ، اور جمال قرآن کی صراحت موجود ہو وہاں دوسری خبروں کی بناء پر کوئی دوسری رائے نہیں قائم کی جا سکتی۔ ابن کثیر کہتے ہیں کہ " عمان بن محد کی جوروایت امام زہری نے شعبان سے شعبان تک قسمتوں کے فیصلے ہونے کے متعلق نقل کی ہے وہ ایک مرسل روایت ہے ، اور ایسی روایات نصوص کے مقابلے میں نہیں لائی جا سکتیں ۔ ' ، قاضی ابوبکر ابن العربی کہتے ہیں کہ '' نصف شعبان کی رات کے متعلق کوئی مدیث قابل اعتماد نہیں ہے، نہ اس کی فضیلت کے بارے میں اور نہ اس امر میں کہ اس رات قسمتوں کے فیصلے ہوتے ہیں۔ لہذا ان کی طرف النفات نہیں کرنا چاہیے ''۔ (احکام القرآن)

6. A mercy from your Lord. Indeed, He is the All Hearer, the All Knower. \*5

الك رحمت تيرے رب كيطرف الك رحمت تيرے رب كيطرف سے۔\*\* بیشک وہی ہے سننے والا جاننے والا <sub>-</sub>\*5

السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ نَ

\*4 That is, it was not only a demand of wisdom to send a Messenger with this Book but also of Allah's mercy, for He is the Provider, and Provider requires that not only should

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

arrangements be made for nourishing the servants' bodies but they should also be afforded right guidance by knowledge, that they should be made aware of the distinction between right and wrong and that they should not be left wandering in darkness.

4\* یعنی یہ کتاب دے کر ایک رسول کو بھیجنا نہ صرف حکمت کا تفاضا تھا، بلکہ الله تعالیٰ کی رحمت کا تفاضا ہمی تھا، کیونکہ وہ رب ہے اور ربوبیت صرف اسی بات کی متفاضی نہیں ہے کہ بندوں کے جسم کی پرورش کا سامان تو کیا جائے اور عدایت کے معاملے میں انہیں تاریکی میں جھٹکتا چھوڑ دیا جائے۔

\*5 The object of mentioning these two attributes of Allah in this context is to warn the people of the truth that He alone can give correct knowledge for He alone knows all the realities. Not to speak of one man, even if all men join to determine a way of life for themselves, there can be no guaranty of its being the right way, for even the entire mankind together cannot become all-hearing and all-knowing. It does not lie in its power to comprehend all those realities whose knowledge is essential for determining a correct way of life. This knowledge is only with Allah. He alone is All-Hearing and All-Knowing. Therefore, He alone can tell what is guidance for man and what is falsehood, what is the truth and what is wrong, what is good and what is evil.

5\* اس سیاق و سباق میں الله تعالیٰ کی ان دو صفات کو بیان کرنے سے مقصود لوگوں کو اس حقیقت پر متنبہ کرنا ہے کہ صحیح علم صرف وہی دے سکتا ہے، کیونکہ تمام حقائق کو وہی جانتا ہے۔ ایک انسان توکیا ، سارے انسان مل کر بھی ایک سمیع و علیم نہیں بنتے۔ اس کے بس میں یہ ہے ہی نہیں کہ ان تمام حقائق کا اعاطہ کرے جن کا جاننا ایک صحیح راہ حیات متعین کرنے کے لیے ضروری ہے۔ یہ علم صرف الله کے پاس ہے

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

۔ وہی سمیع و علیم ہے، اس لیے وہی یہ بتا سکتا ہے کہ انسان کے لیے ہدایت کیا ہے اور ضلالت کیا، حق کیا ہے اور باطل کیا ، خیر کیا ہے اور شرکیاہے۔

7. Lord of the heavens and the earth and whatever is between them. If you are certain in faith. \*6

ى بِ السَّمواتِ وَ الْأَرْضِ وَ الْأَرْضِ وَ الْأَرْضِ وَ الْأَرْضِ وَ الْأَرْضِ وَ الْأَرْضِ اور ہو کچھ ہے ان دونوں کے درمیان۔اگر تم ہو یقین کرنے

يَيْنَهُمَا أَنِ كُنْتُمُ



\*6 The Arabs themselves admitted that Allah alone is the Lord (Master and Provider) of the Universe and of everything in it. Therefore, it has been said to them: If you are not admitting only verbally but are really conscious of His being the Provider and are convinced of His being the Master, you should admit that:

- (1) It is the very demand of His Mercifulness and Providence that He should send a Book and a Messenger for the guidance of man.
- (2) It is His right as the Master and your duty as His servants that you should obey every guidance and submit to every command that comes from Him.

6\*اہل عرب خود اقرار کرتے تھے کہ الله تعالیٰ ہی کائنات اور اس کی ہر چیز کا رب (مالک و پروردگار) ہے۔ اس لیے ان سے فرمایا گیا کہ اگرتم بے سوچے سمجھے محض زبان ہی سے یہ اقرار نہیں کر رہے ہو، بلکہ تمہیں واقعی اس کی پروردگاری کا شور اور اس کے مالک ہونے کا یقین ہے، تو تمہیں تسلیم کرنا چاہیے کہ (1) انسان کی رہنائی کے لیے کتاب اور رسول کا بیجنا اس کی شان رحمت ویرورد گاری کا عین تفاضا ہے، اور (2) مالک ہونے کی حیثیت سے یہ اس کا حق اور مملوک ہونے کی حیثیت سے یہ تمہارا فرض ہے کہ اس کی طرف سے جوہدایت آئے اسے مانواور جو حکم آئے اس کے آگے سراطاعت جھ کا دو۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

8. There is no god but Him.\*7He gives life and He causes death.\*8 Your Lord and Lord of your forefathers before.

نہیں معبود سوائے اسکے <sup>7\*</sup>وہ زندگی
دیتا ہے اور وہ موت دیتا ہے
تہمارا رب اور رب تہمارے آباؤ
اجداد کا پیچھلے ۔

\*7 The real God Who alone has the right that He should be worshiped and served.

7\*معبود سے مراد ہے حقیقی معبود جس کا حق یہ ہے کہ اس کی عبادت (بندگی ویرستش) جائے۔

\*8 That is, there is no god other than Allah, nor can there be. Therefore, it is against reason that you should disdain the worship of Him Who breathed life into dead matter and made you a living man. And Who possesses full powers to keep you alive as long as He likes and bring your life to an end whenever He likes. So, it is against reason that you serve any other than Him, or start worshiping others besides Him.

8\* یہ دلیل ہے اس امرکی کہ اس کے سواکوئی معبود نہیں ہے اور نہیں ہوسکتا۔ اس لیے کہ یہ بات سراسر عقل کے ظلاف ہے کہ جس نے بے جان مادوں میں جان ڈال کر تم کو جیتا جاگتا انسان بنایا، اور جو اس امر کے کلی افتیارات رکھتا ہے کہ جب تک چاہے تمہاری اس زندگی کو باقی رکھے اور جب چاہے اسے ختم کر دے، اس کی تم بندگی نہ کرو، یا اس کے سواکسی اور کی بندگی کرو، یا اس کے ساتھ دوسروں کی بندگی ہمی کرنے لگو۔ اس کی تم بندگی نہ کرو، یا اس کے سواکسی اور کی بندگی کرو، یا اس کے ساتھ دوسروں کی بندگی ہمی کرنے لگو۔

\*\*\* There is a subtle allusion in it to this: He is also I ord of

\*9 There is a subtle allusion in it to this: He is also Lord of those of your ancestors who took other gods besides Allah; they had not done the right thing by giving up their real Lord and serving others that you should be justified in imitating them and regard their conduct as an argument

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

for the soundness of your creed. They ought to have served only Him, because He alone is their Lord.

9\*اس میں ایک لطیف اشارہ ہےاس امر کی طرف کہ تمہارے جن اسلاف نے اس کو چھوڑ کر دوسرے معبود بنائے ، ان کا رب بھی حقیقت میں وہی تھا۔انہوں نے اپنے اصلی رب کے سوا دوسروں کی بندگی کر کے کوئی صحیح کام نہ کیا تھا کہ ان کی تقلید کرنے میں تم حق بجانب ہواوران کے فعل کواپنے مذہب کے درست ہونے کی دلیل مٹھیرا سکو۔ ان کولازم تھا کہ وہ صرف اسی کی بندگی کرتے کیونکہ وہی ان کا رب تھا۔ لیکن اگر انہوں نے ایسا نہیں کیا تو تہمیں لازم ہے کہ سب کی بندگی چھوڑ کر اسی ایک کی بندگی اختیار کرو کیونکہ وہی تہمارا

9. But they are in doubt, playing. \*10

بَلْ هُمْ فِيْ شَلَقٍ يَّلْعَبُونَ الكِن وه شك ميں كھيل رہے

\*10 In this brief sentence an allusion has been made to an important truth. Even atheists or polytheists do come across occasions when their being from within says: There is somewhere some weakness in the creed that we have adopted. The atheist may apparently be very firm in his denial of God, his heart at one or the other time does bear the testimony that this wonderful and wise system which extends from the particle of dust to the galaxies and from a blade of grass to the creation of man, could not come into existence without an All-Wise Designer. Likewise, a polytheist may be deeply submerged in his polytheism, his heart also sometimes cries out: Those whom you have adopted as deities cannot be God. But this testimony of the heart neither leads the atheist nor the polytheist to the conviction about the existence and Oneness of God, nor to conviction and satisfaction about their creed of atheism and

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

polytheism itself. Instead, their religion, in fact, is based on doubt, no matter how convinced they might appear to be of its truth. As for the question: Why doesn't this doubt make them restless and why don't they seek the truth seriously so as to obtain a satisfactory ground for their convictions? The answer is: they lack seriousness in religious matters. What they really regard as important are the worldly earnings and acquisitions and their enjoyment, in search of which they expend all their powers and abilities of the heart and mind and body. As for the religious matters, they are in fact no more than fun, a mere pastime, amusement, or a mental diversion for them, for which they cannot spare even a few moments of serious study. Religious rites are being performed as an entertainment; discussions about denial and atheism are being engaged in as an amusement. No one can spare a few moments from his worldly pursuits to consider whether he has turned away from the truth, and if so, what would be its consequences.

10\*اس مختصر سے فقر سے میں ایک بردی اہم حقیقت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ دہر یے ہوں یا مشرکین ،
ان سب پر وقاً فوقاً ایسی ساعتیں آتی رہتی ہیں جب ان کا دل اندر سے کہتا ہے کہ جو کچھ تم سمجھے بیٹے ہواس میں کہیں نہ کہیں جمول موجود ہے۔ دہریہ اپنے انکار غدا میں بظاہر خواہ کتنا ہی سخت ہو، کسی نہ کسی وقت اس کا دل یہ شادت دے گررتا ہے کہ غال کے ایک ذرے سے لے کر کھکٹانوں تک اور گھاس کی ایک پتی سے لے کر انسان کی تخلیق تک یہ جیرت انگیز، حکمت سے لبریز نظام کسی صانع حکیم کے بغیر وجود میں نہیں آسکتا۔ اسی طرح ایک مشرک اپنے شرک میں خواہ کتنا ہی گھرا ڈوبا ہوا ہو، کبھی نہ کبھی اس کا دل بھی یہ لیکار اٹھتا ہے کہ جنہیں میں معبود بنائے بیٹھا ہوں یہ غدا نہیں ہوسکتے۔ لیکن اس قلبی شادت کا نتیجہ نہ تو یہ ہوتا ہے کہ انہیں فیدا کے وجود اور اس کی توحید کا بیٹین عاصل ہوجائے ، نہ یہی ہوتا ہے کہ انہیں اپنے شرک اور اپنی

دہریت میں کامل یقین واطمینان عاصل رہے۔ اس کے بجائے ان کا دین در حقیقت شک پر قائم ہوتا ہے خواہ اس میں یقین کی نتنی ہی شدت وہ دکھا رہے ہوں ۔ اب رہا یہ سوال کہ یہ شک ان کے اندر بے چینی کیوں نہیں پیداکرتا ، اور وہ سنجیدگی کے ساتھ حقیقت کی جنتجو کیوں نہیں کرتے کہ یقین کی اطمینان بخش بنیاد انہیں مل سکے ؟ اس کا جواب یہ ہے کہ دین کے معاملے میں سنجیدگی ہی سے تو وہ محروم ہوتے ہیں۔ ان کی نگاہ میں اصل اہمیت صرف دنیا کی کائی اور اس کے عیش کی ہوتی ہے جس کی فکر میں وہ اپنے دل اور دِماغ اور جم کی ساری طاقتیں خرچ کر ڈالتے ہیں۔ رہے دین کے مسائل ، تووہ حقیقت میں ان کے لیے ایک حمیل ، ایک تفریح، ایک ذہنی عیاشی کے سوا کچھ نہیں ہوتے جن پر سنجیدگی کے ساتھ چند کھے بھی وہ غور و فکر میں صرف نہیں کر سکتے ۔ مذہبی مراسم ہیں تو تفریح کے طور پر ادا کیے جا رہے ہیں۔ انکار و دہریت کی محتیں ہیں تفریح کے طور پر کی جا رہی ہیں۔ دنیا کے مثاخل سے اتنی فرصت کیے ہے کہ بیٹے کریہ سوچے کہ کمیں ہم حق سے مخرف تو نہیں ہیں اور اگر حق سے مخرف ہیں تواس کا انجام کیا ہے۔ 10. Then wait for

تو انتظار کرو اس دن کا جب نمودار فَأَرْتَقِبُ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ the Day when the

ہو گا آسمان صاف دھوئیں کے بِدُخَانٍ مُّبِيْنٍ ﴿ sky shall appear with a visible smoke.

يَغُشَى النَّاسَ لَهٰذَا عَنَابٌ جو چما بائے گا لوگوں پر ۔ بیہ ہے 11. That will cover the people.

اليه دردناك مذاب ـ This is a painful punishment.

12. Our Lord, مارے رب نجات دے ہیں حَّبَّنَا اكْشِفْ عَنَّا الْعَنَابِ إِنَّا relieve us of the

مذاب سے۔بیشک ہم ایان punishment, indeed we believe.

13. How can آنّی کھئٹ النِّ کُری و قَلُ کال ہوگی انکے لئے نصیحت there be for them

admonition, while has come to them a clear messenger.







- \*11 Rasul-i-mubin has two meanings:
- (1) His being a Messenger is quite evident from his character, his morals and his works.
- (2) He has made every effort to make the truth plain and clear.

11\*رسولِ مبین کے دومطلب ہیں۔ ایک بیر کہ اس کا رسول ہونا اس کی سیرت، اس کے خلاق وکر دار اور اس کے کارنا مول سے بالکل عیاں ہے۔ دوسرے بیر کہ اس نے حقیقت کو کھول کھول کر بیان کرنے میں کوئی کسر نہیں اٹھا رکھی ہے۔

they Then turned away from him and said: One taught by others, a madman. \*12

مچر وہ پھر گئے اس سے اور کہنے کے یہ تو دوسروں کا رہ ھایا ہوا ب داوانه \_\*12

ثُمَّ تَوَلُّوا عَنْهُ وَ قَالُوا



\*12 What they meant was: this was a simple man, some others have incited and deceived him. They secretly forge and teach him verses of the Quran, and he comes and recites them before the people. They sit back in peace and leave him alone to receive the abuses and be pelted with stones. They would make a mockery of all the arguments, the admonitions and the serious teachings which the Prophet (peace be upon him) had been presenting since several years and was growing weary. Neither they paid any attention to the rational things being expressed in the Quran nor recognized the extraordinary character of the

\*\*\*\*\*\*

man who was presenting them, nor took any trouble to think what nonsense they were uttering when they imputed such things to the Prophet (peace be upon him). Obviously, if there had been another person who gave secret instruction to the Prophet (peace be upon him), he could not have remained hidden from Khadijah and Abu Bakr, Ali and Zaid bin Harithah and other early Muslims, who were the closest and constant companions of the Prophet (peace be upon him). Then, how it is that these very people only became his most devoted and dedicated followers, whereas if the business of prophethood had depended on the secret instruction of some other person, these very people would have been in the forefront to oppose him (For further explanation, see Surah An-Nahl, Ayat 103; Surah Al-Furqan, Ayats 4-6 and the corresponding E.Ns). 12\*ان كا مطلب بير تماييه بے چارہ توسيدها آدمي تما، كچھ دوسرے لوگوں نے اسے دھو كے ميں ڈال ديا، وہ

تھے، عالانکہ در پردہ کسی دوسرے شخص کے سکھانے پڑھانے سے نبوت کا کاروبار چلایا گیا ہوتا تو یہی لوگ آپ کی مخالفت میں سب سے پیش پیش ہوتے۔ (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن ، سورۃ النحل آیت ،103 سورۃ الفرقان آیت 6۔4 ، اور ان کا عاشیہ )۔

النّ كَاشِفُوا الْعَنَابِ قَلِيْلاً الْعَنَابِ قَلِيلاً اللهَ اللهُ اللهِ عَلَيْكُ مَ عَلَيْكُ مَلُونَ فَي عَلَيْكُ مَ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْ

\*13 The commentators have seriously disputed the meaning of these verses, and the difference of opinion existed even in the time of the companions. Masruq, the well-known student of Abdullah bin Masud, states: One day when we entered the mosque of Kufah, we saw a preacher addressing the people. He recited the verse: Yauma tatissama-u bidukhan-im-mubin, then asked: Do you know what kind of smoke it is? This smoke will appear on the Day of Resurrection and will make the disbelievers and the hypocrites blind and deaf, but the believers will be affected only to the extent as if they had caught cold. Hearing this commentary we went to Abdullah bin Masud and reported to him what the preacher had said. Abdullah at that time was lying down. On hearing this commentary he sat up startled and said: When a person does not have the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

knowledge, he should ask those who have it. The fact is that when the people of the Quraish went on refusing to accept Islam and continued to oppose the Prophet (peace be upon him), the Prophet (peace be upon him) prayed: O God, help me with a famine like the famine of Joseph (peace be upon him); consequently, a very severe famine overtook Makkah and the people were forced to eat bones, skins and carrion. The conditions became so bad that whoever looked up to the sky would see nothing but smoke due to intensity of hunger. At last, Abu Sufyan came to the Prophet (peace be upon him) and said: You tell the people to treat their kindred kindly, your own people are starving, kindly pray to God to remove this calamity. This was the time when the people of the Quraish had started saying: O God, if You remove this torment from us, we will believe. This same event has been referred to in these verses; and the severest blow implies the calamity that was inflicted on the Quraish in the Battle of Badr. This tradition has been related by Imam Ahmad, Bukhari Tirmidhi, Nasai, Ibn Jarir and Ibn Abi Hatim from Masruq with several chains of authorities. Besides Masruq, Ibrahim Nakhai Qatadah, Asim and Amir have also related that Abdullah bin Masud had given the same commentary of this verse. Therefore there cannot be any doubt that Ibn Masud actually held this same opinion. Among the immediate followers of the companions, Mujahid, Qatadah. Abul Aliyah, Muqatil, Ibrahim Nakhai, Dahhak and Atiyyah al-Aufi and others have also concurred with Ibn Masud in this commentary. On the contrary, scholars like Ali, Ibn Umar, Ibn Abbas,

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Abu Saeed Khudri, Zaid bin Ali, and Hasan Basri say that in these verses mention has been made of the time just before Resurrection, and the smoke that has been foretold will envelop the earth at that time. This commentary is further strengthened by the traditions that have been reported from the Prophet (peace be upon him). Hudhaifah bin Asid al-Ghifari says: One day when we were talking about Resurrection, the Prophet (peace be upon him) came out to us and said: Resurrection will not be established till ten signs have appeared one after the other: Rising of the sun in the west, smoke, the beast, emergence of Gog and Magog, descent of Jesus son of Mary, sinking of the earth in the East, in the West and in the Arabian Peninsula, and the appearance of a fire from Yemen, which will drive the people away. (Muslim) This is confirmed by Abu Malik Ashari's tradition which has been related by Ibn Jarir and Tabarani, and Abu Said Khudri's tradition which has been related by Ibn Abi Hatim. Both these traditions show that the Prophet (peace be upon him) regarded the smoke as one of the signs of Resurrection and also said that when that smoke will spread, it will affect the believer only like a cold, but will infuse every nerve of the disbeliever and come out from every part of his body.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

A study of the verses under consideration can remove the disparity between the two commentaries. As for the commentary of Abdullah bin Masud, it is a fact that a severe famine had hit Makkah resulting from the Prophet's (peace be upon him) prayer and it had unnerved the disbelievers considerably and they had requested the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Prophet (peace be upon him) to pray for its removal, as referred to at several places in the Quran. (See Surah Al-Anaam, Ayat 43; Surah Al-Aaraf, Ayats 94-95; Surah Younus, Ayat 21; Surah Al-Muminun, Ayats 75-77 and the corresponding E.Ns). In these verses also there is a clear pointer to the same conditions. The disbeliever are saying: Our Lord, remove this torment from us, we will believe. Allah is saying: How can they rid themselves of their heedlessness? Even when a manifest Messenger came to them, they paid no heed to him, and said: He is a madman taught by others. Then Allah is saying: Were We to remove the torment a little, you would revert to the same that you were doing before. All this can be relevant only if it refers to the conditions of the Prophet's (peace be upon him) time. To apply them to what will happen near the time of Resurrection, is not correct. Therefore, in view of this, Abdullah bin Masud's commentary seems to be correct, but its this part that "the smoke" also had appeared in that very time, in that when the people in their extreme state of hunger looked up to the sky, they could see nothing but smoke, does not seem to be correct. It also does not conform to the apparent words of the Quran and is against the traditions as well. The Quran does not say: The sky brought forth the smoke and it spread over the people; but it says: Wait for the day when the sky will appear with a visible smoke, and it will envelop mankind. A study of the subsequent verses clearly points to this meaning: When you do not believe even after the Messenger's admonition, nor take heed from the warning given in the shape of the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

famine, then you should wait for Resurrection. At that time when you see your doom confronting you, you will fully realize what was the truth and what was falsehood. Therefore, as for the smoke, the correct view is that it has nothing to do with the time of the famine, but it is a sign of Resurrection and the same is also confirmed by the Hadith. 13\*ان آیات کے مفہوم میں مفسرین کے درمیان برا اختلاف واقع ہوا ہے اور یہ اختلاف صحابہ کرام کے زمانے میں بھی پایا جاتا تھا۔ صرت عبدالله بن مسود کے مشور شاگرد مسروق کہتے ہیں کہ ایک روز ہم کو فے کی مسجد میں داخل ہوئے تو دیکھاکہ ایک واعظ لوگوں کے سامنے تقریر کر رہا ہے۔ اس نے آیت : یَوْمَ تَا یِّی السَّمَا عُبِدُ خَانٍ شَّبِيْنٍ رِدهي ، پر کھنے لگا ، جانتے ہو یہ کیبا دھواں ہے ؟ یہ دھواں قیامت کے روز آئے گا اور کفار و منافقین کواندھا بہرا کر دے گا، مگر اہل ایان پر اس کا اثر بس اس قدر ہوگا کہ جیسے زکام لاحق ہوگیا ہو۔ اس کی بیہ بات س کر ہم صرت عبد اللہ بن متعود کے پاس گئے اور ان سے واعظ کی بیہ تفسیر بیان کی ۔ حضرت عبدالله لیٹے ہوئے تھے۔ یہ تفییر س کر گھبرا کے اٹھ بیٹے اور کینے لگے کہ آدمی کو علم نہ ہو تواسے جانے والوں سے پوچھ لینا چاہیے۔ اصل بات یہ ہے کہ جب قریش کے لوگ اسلام قبول کرنے سے انکار اور رسول الله صلی الله علیه وسلم کی مخالفت کرتے ہی چلے گئے تو حضور نے دعاکی کہ خدایا یوسف علیہ السلام کے قط جیسے قط سے میری مدد فرما پیانچہ ایسا شدید قط پراکہ لوگ ہڈیاں اور چمڑا اور مردار تک کھا گئے ۔ اس زمانے میں حالت بیہ تھی کہ جو شخص آسمان کی طرف دیکھتا تھا اسے بھوک کی شدت میں بس دھواں ہی دھواں نظر آنا تھا۔ آخر کار ابو سفیان نے آ کر حضور سے کھا کہ آپ تو صلہ رحمی کی دعوت دیتے ہیں۔ آپ کی قوم بھوکوں مررہی ہے۔ اللہ سے دعا کیجے کہ اس مصیبت کو دور کر دے ۔ یہی زمانہ تھا جب قریش کے لوگ کھنے لگے تھے کہ خدایا ہم پر سے یہ عذاب دور کر دے تو ہم ایان لے آئیں گے ۔ اسی واقعہ کا ذکر ان آیات میں کیا گیا ہے۔ اور بڑی ضرب سے مراد وہ ضرب ہے جو آخر کار جنگ بدر کے روز قریش کو لگائی گئی ۔ یہ روایت امام احد، بخاری، ترمذی ، نسائی، ابن جریر اور ابن ابی حاتم نے متعدد سندوں کے ساتھ مسروق سے نقل

کی ہے۔ اور مسروق کے علاوہ ابراہیم تحنی ، قتادہ، عاصم اور عامر کا بھی یہی بیان ہے کہ حضرت عبدالله بن مسودؓ نے اس آیت کی یہ تفییر ارشاد فرمائی تھی۔ اس لیے اس امر میں کوئی شک نہیں رہتا کہ حضرت موصوف کی رائے فی الواقع یہی تھی ۔ تا بعین میں سے مجاہد، قنادہ، ابوالعالیہ، مقاتل، ابراہیم التخفی، ضحاک اور عطیۃ الغوفی وغیرہ حضرات نے مجی اس تفسیر میں حضرت عبداللہ بن مسعود سے اتفاق کیا ہے۔ دوسری طرف حضرت علی، ابن عمر، ابن عباس ، ابو سعید خدری ، زید بن علی اور حن بصری جیسے اکابر کہتے ہیں کہ ان آیات میں سارا ذکر قیامت کے قریب زمانے کا کیا گیا ہے اور وہ دھواں جس کی خبر دی گئی ہے ، اسی زمانے میں زمین پر چھائے گا۔ مزید تقویت اس تفسیر کوان روایات سے ملتی ہے جو خود نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہیں۔ خذیفہ بن سید الغفاری کہتے ہیں کہ ایک روز ہم قیامت کے متعلق آپس میں گفتگو کر رہے تھے۔ اتنے میں حضورٌ برآمد ہوئے اور فرمایا قیامت قائم یہ ہوگی جب تک دس علامات یکے بعد دیگرے ظاہر نه ہو لیں گی : سورج کا مغرب سے طلوع ہونا ۔ دھواں۔ دابہ ۔ یا جوج و ماجوج کا خروج، علیسی ابن مریم کا نزول۔ زمین کا دھنسنا مشرق میں ، مغرب میں اور جزیرۃ العرب میں۔ اور عدن سے آگ کا نکلنا جو لوگوں کو ہا تھتی ہوئی لے جائے گی (مملم) ۔ اس کی تائید ابو مالک اشعری کی وہ روایت کرتی ہے جے ابن جریر اور طبرانی نے نقل کیا ہے، اور ابو سعید خدری کی روایت جے ابن ابی حاتم نے نقل کیا ہے ۔ ان دونوں روایتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ نبی صلی الله علیہ وسلم نے دھوئیں کو علامات قیامت میں شمار کیا ہے، اور یہ مجھی حضور نے فرمایا ہے کہ وہ دھواں جب چھائے گا تو مومن پر اس کا اثر صرف زکام جیسا ہوگا ، اور کافر کی نس نس میں وہ بھر جائے گا اور اس کی ہرسانس سے نکلے گا۔ ان دونوں تفسیروں کا تعارض اوپر کی آیات پر غور کرنے سے بآسانی رفع ہوسکتا ہے۔ جمال تک حضرت عبدالله بن مسعودٌ کی تفسیر کا تعلق ہے، یہ امر واقعہ ہے کہ مکہ معظمہ میں حضور کی دعا سے سخت قحط رونما ہوا تھا جس سے کفار کی مخالفت ماند پردگئی تھی، اور انہوں نے اسے رفع کرانے کے لیے حضور سے دیما کی درخواست کی تھی۔ اس واقعہ کی طرف قرآن مجید میں متعدد مقامات پر اشارے کیے گئے ہیں (ملاحظہ ہو تقہیم القرآن ، سورۃ الانعام آيت43 ، سورة الاعراف آيات95-94 ، سورة يونس آيت21 ، سورة المومنون آيت77-75 اور النكه حواشي )\_

ان آیات میں بھی صاف محوس ہوتا ہے کہ اشارہ اسی صورت حال کی طرف ہے۔ کفار کا بیہ کہنا کہ '' پروردگار، ہم پر سے یہ عذاب ٹال دے، ہم ایان لاتے ہیں''۔الله تعالیٰ کا یہ فرماناکہ '' ان کی غفلت کہاں دور ہوتی ہے جب کہ رسول مبین آگیا، چر بھی یہ اس کی طرف ملتفت نہ ہوئے اور کھاکہ یہ توسکھایا پڑھایا ساحرہے۔'' پھر یہ فرمانا کہ '' ہم ذرا عذاب ہٹائے دیتے ہیں ، تم لوگ پھر وہی کچھ کرو گے جو پہلے کر رہے تھے۔'' یہ ساری باتیں اسی صورت میں راست آسکتی ہیں جب کہ واقعہ حضور ہی کے زمانے کا ہو۔ قیامت کے قریب ہونے والے واقعات پر ان کا اطلاق بعیداز قم ہے۔ اس لیے اس مدتک توابن مسود رضی اللہ عنہ کی تفسیر ہی صیح معلوم ہوتی ہے ۔ لیکن اس کا بیہ صبہ صیح نہیں معلوم ہوتاکہ '' دھواں'' بھی اسی زمانے میں ظاہر ہوا تھا، اور اس شکل میں ظاہر ہوا تھا کہ مجھوک کی شدت میں جب لوگ آسمان کی طرف دیکھتے تھے تو دھواں ہی دھواں نظر آنا تھا، یہ بات قرآن مجید کے ظاہر الفاظ سے مجھی مطابقت نہیں رکھتی ، اور امادیث کے مجھی ِ خلاف ہے۔ قرآن میں یہ کھاں کھا گیا ہے کہ آسمان دھواں لیے ہوئے آگیا اور لوگوں پر چھا گیا ۔ وہاں تو کھا گیا ہے کہ '' اچھا تو اس دن کا انتظار کرو جب آسمان صریح دھواں لیے ہوئے آئے گا اور وہ لوگوں پر چھا جائے گا ۔ '' بعد کی آیات کو نگاہ میں رکھ کر دیکھا جائے تو اس ارشاد کا صاف مطلب بیہ معلوم ہوتا ہے کہ جب تم یہ رسول کے سمجھانے سے مانتے ہو، نہ قط کی شکل میں جو تنبیہ تمہیں کی گئی ہے اس سے ہی ہوش میں آتے ہو، تو پھر قیامت کا انتظار کرو، اس وقت جب پوری طرح شامت آئے گی تب تہمیں پنۃ علی جائے گاکہ حق کیا تھا۔ پس جماں تک دھوئیں کا تعلق ہے ، اس کے بارے میں سیجے بات یہی ہے کہ وہ قحط کے زمانے کی چیز نہیں ہے بلکہ علامات قیامت میں سے ہے، اور یہی بات امادیث سے بھی معلوم ہوتی ہے۔ تعجب ہے کہ مفسرین میں سے جنموں نے حضرت ابن مسعود کی تائید کی انہوں نے بات کی تائید کر دی ، اور جنہوں نے ان کی تردید کی انہوں نے پوری بات کی تردید کر دی ، حالانکہ آیات اور احادیث پر غور کرنے سے یہ صاف معلوم ہوجاتا ہے کہ اس کا کونسا حصہ صیحے ہے اور کون سا غلط۔ 17. And indeed, We وَلَقَدُ فَتَنَّا قَبُلَهُمُ قُوْمَ اوريقيناً مم فَ أَزَمَانُ كَي ان سے tried before them فِرْعَوْنَ وَ جَاءَهُمْ سُهُولٌ إِلَيْكُ قُومٍ فَرَوْنَ كَي اور آيا الله people of Pharaoh,

and there came to them a noble messenger.





\*14 The words rasul-un karim in the original imply a man who is characterized with most noble traits of character and highly praiseworthy qualities.

14\*اصل میں ''مَسُولُ کُرِیْمُ '' کے الفاظ استعال ہوئے ہیں۔ کریم کا لفظ جب انسان کے لیے بولا جاتا ہے تواس سے مرادیہ ہوتی ہے کہ وہ بہترین شریفانہ خصائل اور نہایت قابل تعریف صفات سے متصف ہے۔ معمولی خوبیوں کے لیے یہ لفظ نہیں بولا جاتا۔

18. That\*15 render to me the slaves of Allah. \*16 Indeed, am to you a trustworthy messenger.

آن اَدُّوَا اِلَىٰ عِبَادَ اللهِ ۚ اِلَّٰيُ اِكُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله کے بندول کو \*16 بیشک میں ہوں تمہارا امانت دار رسول <sub>- 17\*</sub>

لكُمْ رَسُولٌ أَمِيْنٌ ﴿

\*15 One should note that the sayings of the Prophet Moses (peace be upon him) being cited here, are not parts of a continuous address delivered by him at any one time, but they are a summary in a few sentences of what he said to Pharaoh and his courtiers on different occasions during many years. (For the details, see Surah Al-Aaraf, Ayats 103-136; Surah Younus, Ayats 75-92; Surah TaHa, Ayats 45-76; Surah Ash-Shuara, Ayats 10-68; Surah An-Naml, Ayats 7-14; Surah AlQasas, Ayats 32-42; Surah Al-Mumin, Ayats 23-46; Surah Az-Zukhruf, Ayats 46-56; and the corresponding E.Ns.)

15\* یہ بات ابتدا ہی میں سمجھ لینی چاہیے کہ یہاں موسیٰ علیہ السلام کے جو اقوال نقل کیے جارہے ہیں وہ

ایک وقت میں ایک ہی مسلسل تقریر کے اجزا نہیں ہیں، بلکہ سالہا سال کے دوران میں مختلف مواقع پر بو باتیں انہوں نے فرعون اور اس کے اہل دربار سے کھی تھیں ان کا خلاصہ چند فقروں میں بیان کیا جا رہا ہے۔ رتفصیلات کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن سورۃ الاعراف آیات 136-103، سورۃ یونس آیات 92-75 ، سورۃ طر آیات 75-45 ، سورۃ الشعراء آیات 68-10 ، سورۃ النمل آیات 71-7 ، سورۃ القصص آیات 24-32 ، سورۃ المومن آیت 24-35 ، سورۃ الزخرف آیت 68-46 ، مع حواشی )

\*16 That is, leave the children of Israel to go with me. This demand is synonymous with the demand made in Surah Al-Aaraf, Ayat 105; Surah TaHa, Ayat 47 and Surah Ash-Shurra, Ayat 17. Another translation that has been reported from Abdullah ibn Abbas is: Servants of Allah, fulfill my right, i.e. accept what I say, believe in me, follow my guidance. This is my right on you from Allah. The following sentence: I am a trustworthy Messenger to you is more in keeping with the second meaning.

16\* اصل میں اَدُّوَ الِنَّ عِبَادَ اللهِ کے الفاظ استعال ہوئے ہیں۔ ان کا ایک ترجمہ تو وہ ہے ہواوپر ہم نے کیا ہے اور اس کے لحاظ سے یہ اس مطالبے کا ہم معنی ہے ہو سورہ اَ عراف (آیت 105) ، سورہ طہٰ (47) اور الشعراء (17) میں گرر چکا ہے کہ '' نبی اسرائیل کو میرے ساتھ جانے کے لیے چھوڑ دو'' دوسرا ترجمہ ، ہو صفرت عبدالله بن عباس سے منقول ہے، یہ ہے کہ '' الله کے بندو میرا تق اداکرو'' یعنی میری بات مانو، مضرت عبدالله بن عباس سے منقول ہے، یہ ہے کہ '' الله کے بندو میرا تق اداکرو'' یعنی میری بات مانو، مجھ پر ایمان لاؤ، اور میری ہدایت کی پیروی کرو، یہ خداکی طرف سے تمہارے اوپر میرا تق ہے۔ بعد کا یہ فقرہ کہ '' میں تمہارے لیے ایک ا مانت دار رسول ہوں ''اس دوسرے مفہوم کے ساتھ زیادہ مناسبت رکھتا ہے۔ '' میں تمہارے لیے ایک ا مانت دار رسول ہوں ''اس دوسرے مفہوم کے ساتھ زیادہ مناسبت رکھتا ہے۔ '' میں تمہارے لیے ایک ا مانت دار رسول ہوں ''اس دوسرے مفہوم کے ساتھ زیادہ مناسبت رکھتا ہے۔ '' میں تمہارے لیے ایک ا مانت دار رسول ہوں ''اس دوسرے مفہوم کے ساتھ زیادہ مناسبت رکھتا ہے۔ '' میں تمہارے لیے ایک ا مانت دار رسول ہوں ''اس دوسرے مفہوم کے ساتھ زیادہ مناسبت رکھتا ہے۔ '' میں تمہارے لیے ایک ا مانت دار رسول ہوں ''اس دوسرے مفہوم کے ساتھ زیادہ مناسبت رکھتا ہے۔ '' میں تمہارے لیے ایک ا مانت دار رسول ہوں ''اس دوسرے مفہوم کے ساتھ زیادہ مناسبت رکھتا ہے۔ '' میں تمہارے لیے ایک ا مانت دار رسول ہوں ''اس دوسرے مفہوم کے ساتھ زیادہ مناسبت رکھتا ہے۔ '' میں تمہارے لیے ایک امانت دار رسول ہوں ''اس دوسرے مفہوم کے ساتھ زیادہ مناسبت رکھتا ہے۔ '' میں تعربی کا سے دوسرے مفہوم کے ساتھ زیادہ مناسبت رکھتا ہے۔ '' میں تعربی کو ایک کی دوسرے میں تعربی کی دی کر دوسرے میں کی دوسرے کی دو

something based on personal interest or desire, or forge a

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

command or law, in the name of Allah. Rest assured that I shall convey to you intact only that which my Sender has commanded. It should be noted that these two sentences belong to the time when the Prophet Moses (peace be upon him) first started preaching Allah's message.

17\* یعنی جھروسے کے قابل رسول ہوں۔ اپنی طرف سے کوئی بات ملا کر کھنے والا نہیں ہوں۔ نہ اپنی کسی ذاتی خواہش یا غرض کے لیے خود ایک عکم یا قانون گھڑ کر خدا کے نام سے پیش کرنے والا ہوں۔ مجھ پر تم یہ اعتماد کرسکتے ہوکہ جو کچھ میرے بھیجنے والے نے کہا ہے وہی لیے کم و کاست تم تک پہنچاؤں گا۔ (واضح رہے اعتماد کرسکتے ہوکہ جو کچھ میرے بھیجنے والے نے کہا ہے وہی لیے کم کہ یہ دو فقرے اس وقت کے ہیں جب صرت موسیٰ علیہ السلام نے سب سے پہلے اپنی دعوت پیش

19. And that do not exalt against Allah. Indeed, I have come to you with a manifest authority. \*18

وَأَنْ لَا تَعُلُوا عَلَى اللهِ أَلِي اللهِ أَلِي اللهِ عَلَى الله كَ الله كَ الله كَ الله كَ الله على الله على

\*18 In other words, it means: Your rebellion against me is in fact rebellion against Allah, for what annoys you is not what I say but what Allah says, and I only present those things as His Messenger. If you doubt whether I have really been sent by Hun or not, I present before you a clear authority of my appointment from Allah. This authority does not imply any one miracle but a long series of the miracles which the Prophet Moses (peace be upon him) continued to show to Pharaoh and his people for years since the time he came in the court of Pharaoh till his last days in Egypt. Whatever sign they denied, was followed up by a

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

greater sign of authority by him. (For explanation, see E.Ns 42, 43 of Surah Az-Zukhruf).

18 \* دوسرے الفاظ میں اس کا مطلب یہ ہے کہ میرے مقابلے میں جو سرکتی تم کر رہے ہویہ در اصل الله کے مقابلے میں سرکتی ہے ، کیونکہ میری جن باتوں پر تم بگر رہے ہو وہ میری نہیں بلکہ الله کی باتیں ہیں اور میں اس کے مقابلے میں سرکتی ہے ، کیونکہ میری جن باتوں پر تم بگر رہے ہو وہ میری نہیں بلکہ الله کا بھیجا میں اس کے رسول کی حیثیت سے انہیں بیان کر رہا ہوں۔ اگر تہمیں اس میں شک ہے کہ میں الله کا بھیجا ہوا ہوں یا نہیں ، تو میں تمہارے سامنے اپنے مامور من الله ہونے کی صریح سند پیش کرتا ہوں۔ اس سدسے مراد کوئی ایک معجزہ نہیں ہے بلکہ معجزات کا وہ طویل سلسلہ ہے جو فرعون کے دربار میں پہلی مرتبہ پہنچنے کے بعد سے آخر زمانہ قیام تک حضرت موسیٰ علیہ السلام فرعون اور اس کی قوم کوسالما سال تک دکھاتے رہے ہی سند کو بھی اُن لوگوں نے جھٹلایا اس سے بردھ کر صریح سند آپ پیش کرتے چلے گئے۔ (تشریح کے لیے میں سند کو بھی اُن لوگوں نے جھٹلایا اس سے بردھ کر صریح سند آپ پیش کرتے چلے گئے۔ (تشریح کے لیے ملاظہ ہو تفہیم القرآن ، جلد بھارم ، الزخرف ہواثی نمبر 42-43)۔

## 20. And indeed, I have sought refuge in my Lord and your Lord, lest you stone me.

21. And if you do not believe in me, then leave me alone. \*19

اور یقیناً میں پناہ لے چکا ہوں اپنے رب کی اور تہمارے رب کی۔ کہ تم مجھے سکھار کرو۔

اور اگر نہیں ایان لاتے تم مجھ پر تو مجھ سے الگ ہوجاؤ۔

وَ إِنِّى عُنُكُ بِرَبِّى وَ رَبِّكُمُ اللَّهِ عَنُكُمُ اللَّهِ عَنُكُمُ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وَ إِنْ لَّمُ تُؤْمِنُوا لِيْ

فَاعْتَزِلُونِ

\*19 This was said at the time when, as against all the signs presented by the Prophet Moses (peace be upon him), Pharaoh was still showing stubbornness, but was feeling upset and confounded at the realization that all classes of the Egyptian society were rapidly being influenced by those signs. In that period, first of all he made the speech before

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

his packed court as mentioned in verses 51-53 of Surah Az-Zukhruf (see E.Ns 45 to 49), then, when he felt the ground slipping from under his feet, he made up his mind to kill Allah's Messenger. At that time the Prophet (peace be upon him) said the words as mentioned in Surah Al-Mumin, Ayat 27 to the effect: I have taken refuge in my Lord and your Lord against every arrogant person who does not believe in the Day of Reckoning. Here, the Prophet Moses (peace be upon him) is referring to that same thing and telling Pharaoh and his chiefs: Look, I have sought Allah's refuge against all sorts of violence from you, now you cannot harm me. But if you wish yourselves well, do not harm me. If you do not want to believe what I say, you may not, but you should never lay your hands on me, otherwise you will meet with catastrophic consequences.

19\*\* یہ اس زمانے کی بات ہے جب صفرت موسیٰ علیہ السلام کی پیش کردہ ساری نشانیوں کے مقابلے میں فرعون اپنی ہٹ پر اڑا ہوا تھا مگریہ دیکھ کرکہ ان نشانیوں سے مصر کے عوام اور خواص روز بروز متاثر ہوتے بیلے فرار ہے ہیں، اس کے ہوش اُڑے جا رہے تھے۔ اس زمانے میں پہلے تو اس نے بھرے دربار میں وہ تقریر کی جو سورہ زخرف ، آیات 51۔ 53 میں گرر پکی ہے (ملاظہ ہو تواشی سورہ زخرف 45 تا 49) پھر زمین پیروں تلے سے نکلتی دیکھ کر آخر کار وہ اللہ کے رسول کو قتل کرنے دینے پر آمادہ ہوگیا۔ اس وقت آنجناب نے وہ بات کہی جو سورہ مومن، آیت 27 میں ہے کہ اِنِّی عُذُ ہُدِرِیِّی وَرَبِیْکُمْ مِیْن کُلِّ مُتَکَبِّدٍ لَّا یُؤُمِنُ بِیوُمِ الله کے رسول کو قتل کرنے دینے پر آمادہ ہوگیا۔ اس وقت آنجناب نے وہ بات کہی جو سورہ مومن، آیت 27 میں ہے کہ اِنِّی عُذُ ہُدِرِیِّ وَرَبِّکُمْ مِیْن کُلِّ مُتَکَبِّدٍ لَّا یُؤُمِنُ بِیوُمِ حضرت موسیٰ علیہ السلام اپنی اسی بات کا حوالہ دیکر فرعون اور اس کے اراکین سلطنت سے فرما رہے ہیں کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام اپنی اسی بات کا حوالہ دیکر فرعون اور اس کے اراکین سلطنت سے فرما رہے ہیں کہ

دیکھو، میں تمہارے سارے حلول کے مقابلہ میں اللہ رب العالمین کی پناہ مانگ چکا ہوں۔ اب تم میرا تو کچھ بگاڑ نہیں سکتے لیکن اگر تم خود اپنی خیر چاہتے ہو تو مجھ پر حلہ آور ہونے سے باز رہو، میری بات نہیں مانتے تو نہ مانو۔ مجھ پر ہاتھ ہرگز نہ ڈالنا، ورنہ اس کا بہت برا انجام دیکھوگے۔

22. So he called upon his Lord: Indeed, these are the people who are criminals. \*20

فَلَعًا مَبَّهُ أَنَّ هَؤُلَّءِ قَوْمٌ لَو لِكَارا اس نے اپنےرب كو بیشک یمی لوگ میں جو نافرمان

\*20 This is the final report that the Prophet Moses (peace be upon him) presented before his Lord, saying: These are the people who are criminals. That is, their being the criminals has been confirmed finally and absolutely. They have exhausted every chance of concession and respite for reformation. It is time that the final fatal decision be passed against them.

20\* یہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کی آخری رپورٹ ہے جو انہوں نے اپنے رب کے سامنے پیش کی۔ "یہ لوگ مجرم ہیں" یعنی ان کا مجرم ہوتا اب قطعی طور پر ثابت ہو چکا ہے۔ کوئی گنجائش ان کے ساتھ رعایت برتنے اور ان کو اصلاح حال کا مزید موقع دینے کی باقی نہیں رہی ہے۔ اب وقت آگیا ہے کہ حضور آخری فیصلہ

23. (Allah said): Then set out with My slaves by night. \*21 Indeed, you will be followed. \*22

میرے بندول کے ساتھ رات میں \*21 بیشک تمهارا تعاقب ہوگا

فَأَسُرِ بِعِبَادِي لَيُلاً إِنَّكُمُ (الله نے فرمایا) مجر بلے جاؤ

\*21 With my servants: With all those people who have believed, including both the Israelites and the Egyptian Copts who had become Muslims since the time of the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Prophet Joseph till that of the Prophet Moses (peace be upon them), and those also who had been influenced by the signs shown by Moses (peace be upon him) and His preaching and accepted Islam from among the Egyptians. (For explanation, see Surah Yousuf: E.N. 68).

21\*یعنی ان سب لوگوں کو جو ایمان لائے ہیں ان میں بنی اسرائیل بھی تھے اور مصر کے وہ قبطی باشندے بھی جو حضرت یوسٹ کے زمانے سے حضرت موسیٰ علیہ السلام کی آمدتک مسلمانوں میں شامل ہو چکے تھے، اور وہ لوگ بھی جنوں نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کی نشانیاں دیکھ کر اور آپ کی دعوت و تبلیغ سے متاثر ہو کر اہل مصرمیں سے اسلام قبول کیا تھا۔ (تشریح کے لیے ملاحظہ تقہیم القرآن جلد دوم، ماشیہ 68)

\*22 This was the initial command given to the prophet Moses (peace be upon him) for the migration. (For explanation, see Surah TaHa, Ayat 77; Surah Ash-Shuara, Ayats 52-68 and the corresponding E.Ns).

22\* یہ ابتدائی حکم ہے جو صنرت موسیٰ علیہ السلام کو ہجرت کے لیے دیا گیا تھا (تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفهيم القرآن سورة طراتيت 77، سورة الشعريٰ آيات 68-52 اور حواشي )-

24. And leave the sea at rest. Indeed, they are a host to be drowned. \*23

وَ اتَّرُكِ الْبَحْرَى مُوَّا الْهُمْ اللهِ اللَّهُمْ اللهِ النَّهُمْ اللهُ اللَّهُمْ اللهُ اللَّهُمُ وہ ہیں لشکر جوغرق کردیے جائیں

\*23 This command was given when the Prophet Moses (peace be upon him) had crossed the sea along with his caravan and wanted that he should restore the sea to its former state by smiting it with the staff so that Pharaoh and his hosts should not pursue them on the dry path created by the miracle. At that times it was said: Leave the sea divided as it is, so that Pharaoh and his armies should descend into it. Then the sea will be restored and they will be drowned all together.

23\* يه عكم اس وقت ديا گيا جب حضرت موسىٰ عليه السلام اپنے قافله كولے كر سمندر پاركر چكے تھے اور چاہتے تھے کہ سمندر پر عصا مار کر اسے پھر ویسا ہی کر دیں جیسا وہ پھٹنے سے پہلے تھا ، تاکہ فرعون اور اس کا لشکر اس راستے سے گذر کر مذ آ جانے جو معجزہ سے بنا تھا۔ اس وقت فرمایا گیا کہ ایسا مذکرو۔ اس کو اسی طرح پھٹا کا پھٹا رہنے دو تاکہ فرعون اپنے لشکر سمیت اس راستے میں اتر آئے، پھر سمندر کو چھوڑ دیا جائے گا اور یہ پوری فوج غرق کر دی جائے گی۔

25. **How** they left behind, of gardens, springs.

کتنے ہی چھوڑ گئے وہ باغات میں

كَمْ تَرَكُوا مِنْ جَنَّتٍ قَ

26. And crops and noble sites.

وَّ زُرُهُ وَعِ وَ مَقَامِ كَرِيْمٍ اور كُميتياں اور نفيس مقام۔

27. And pleasant things, they were in them with delight.

وَّ نَعُمَةٍ كَانُوا فِيهَا فَكِهِينَ اور نعمت وه تص بن مين عيش و

28. Thus, and We made it inherit other people. \*24

كَنْ لِلَّكَ وَ أَوْرَاثُنْهَا قَوْمًا الى طرح ـ اور مم نے وارث بنا دیا اس کا دوسرے لوگوں کو۔ 24\*

اخرين 📆

\*24 Hasan Basri says that "other people" here implies the children of Israel, whom Allah made heirs of the land of Egypt after Pharaoh's people, and Qatadah says it implies the other people who inherited Egypt after the people of Pharaoh, for the history does not make any mention that the Israelites ever returned to Egypt after the exodus and

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

inherited it. This same point has been disputed by the later commentators also. (For a detailed discussion, see Surah Ash Shuara, Ayats 57-59 and the E.Ns on it).

24 \* حضرت حن بصری کھتے ہیں کہ اس سے مراد بنی اسرائیل ہیں جنیں الله تعالیٰ نے قوم فرعون کے بعد مصر کی سرزمین کا وارث بنا دیا۔ اور قنادہ کھتے ہیں کہ اس سے مراد دوسرے لوگ ہیں جو آل فرعون کے بعد مصر کے وارث ہوئے، کیونکہ تاریخوں میں کہیں بھی یہ ذکر نہیں ملتاکہ مصر سے نکلنے کے بعد بنی اسرائیل کھی وہاں واپس گئے ہوں اور وہاں اس زمین کے وارث ہوئے ہوں یہی اختلاف بعد کے مفسرین میں بھی پایا جاتا ہے۔ (تفصیلی بحث کے لیے ملا ظہ ہو تفہیم القرآن سورۃ الشعراء آیات 59۔ 57 اور حواشی)

29. So did not weep upon them the heaven and the earth and they were not those given respite. \*25

فَمَا بَكَتُ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ عَمر نه روا آيا ان پر آسان اور زمين كو اور نه ہوئے وہ ملت و الرَّمْضُ وَ مَا كَانُوْا بِيْ وَالْمِدُنُ شَيْ وَالْمُا عُلُوْا بِيْ وَالْمُا عُلُوا اللَّهُ مُنْظُرِيْنَ شَيْ

\*25 That is, when they were the rulers, they were known for their glory and grandeur, hymns were sung of their praise, flatterers flattered them to such an extent as if the whole world was devoted to them for their excellences and indebted to them for their favors and there was none more popular in the world than they. But when they fell, there was none to shed a tear on their fall, rather the world felt relieved that a cause of distress had been removed. Obviously, they had neither done any good to the people that the dwellers of the earth might weep on them, nor anything for the sake of Allah's pleasure that the dwellers of the heavens might grieve over their ruin. As long as Allah continued to give them respite by His will, they

enjoyed life as they pleased; but when they transgressed all limits in their crimes, they were cast aside like rubbish.

25 \* يعنى جب وه حكمرال تنح توان كى عظمت كے دُنك بج رہے تنے ان كى حدوثاء كے ترانوں سے دنيا گونج رہی تنمی ۔ خوش آمديوں كے جمگھ انك آگے اور پیچے لگے رہتے تنمے ۔ ان كی وہ ہوا باندهی جاتی تنمی كہ گويا ایک عالم ان كے كالات كا گرويدہ اور ان كے احمانات كا زير بار ہے ۔ اور ان سے بوره كر دنيا ميں كوئى مقبول نہيں ، مگر جب وہ گرے توكوئى آنگہ ان كے ليے رونے والی نہيں تنمی، بلکہ دنیا نے ایما اطمینان كا سانس لیا کہ گویا ایک كانٹا تنما ہواں كے پہلوسے نكل گیا۔ ظاہر ہے کہ انہوں نے بہ خاس خدا كے ساتھ كوئى سانس لیا کہ گویا ایک كانٹا تنما ہواں كے پہلوسے نكل گیا۔ ظاہر ہے کہ انہوں نے بہ خاس والوں كوان كی بھلائى كی تنمی کہ زمین والے ان كے ليے روتے، نہ خدا كی خوشنودی كا كوئى كام كیا تنما کہ آسمان والوں كوان كی بھلائت پر افوس ہوتا، جب تک مثیت اللی سے اس كی رسی دراز ہوتی رہی ، وہ زمین کے سینے پر مونگ دلئے رہے ۔ جب ان كے جرائم مدسے گذر گئے تواس طرح اٹھا كر پھينك دیئے جینے كوڑا كرك پھينكا جاتا ہے ۔

30. And indeed, We saved the Children of Israel from an abasing punishment.

اور بیشک نجات دی ہم نے بنی اسرائیل کو ذلت کے عذاب سے

وَ لَقَلُ نَجَّيْنَا بَنِيَ السُرآءِيلَ مِنَ الْعَذَابِ الْمُهِيْنِ ﴿

31. From Pharaoh.
\*26 Indeed, he was
an arrogant among
the transgressors.
\*27

فرعون سے 26\* \_ بیشک وہ تھا سرکش مد سے بردھ جانے والوں

مِنُ فِرُعَوْنَ ﴿ إِنَّهُ كَانَ عَالِيًا مِّنَ الْمُسُرِفِيْنَ ﴿

\*26 That is, Pharaoh by himself was an abasing torment for them and all other torments were indeed offshoots of the same great torment.

same great tofment. 26\* یعنی فرعون بجائے نود اپنے لیے ذلت کا عذاب تھا اور دوسرے تمام عذاب اسی ایک عذاب مجمم کے شاخعانے تھے۔

\*27 There is a subtle satire in it on the chiefs of the disbelieving Quraish. It means to say this: You do not enjoy any place of distinction among the transgressors against Allah. Pharaoh indeed was a rebel of the highest order who was ruling on the throne of the largest kingdom of the time as a god. When he was swept away like straw, how can you prevent the divine wrath?

27\*اس میں ایک نطیف طنز ہے کفار قریش کے سرداروں پر۔ مطلب یہ ہے کہ مد بندگی سے تجاوز کرنے والوں میں تمہارا مرتبہ اور مقام ہی کیا ہے۔ برے اونچے درجے کا سرکش تو وہ تھا ہواس وقت دنیا کی سب سے برسی سلطنت کے تخت خدائی کا روپ دھارے بیٹھا تھا۔ اسے جب نس و فاشاک کی طرح بہا دیا گیا تو تمهاری کیا ہتی ہے کہ قمرالٰی کے آگے ٹھمرسکے۔

32. And indeed, We chose them by knowledge above all the people. \*28

وَ لَقَدِ انْحَتَرُ نُكُمُ عَلَى عِلْمِ عَلَى اور بيشك منتخب كيا هم نے انكو دانسة تام لوگول پر ـ <sup>28\*</sup>



\*28 That is, Allah was well aware both of the qualities and of the weaknesses of the children of Israel. He had not chosen them blindly. For when he chose them from among the contemporary nations to become the standard bearers of His message and His Tauhid, they were the most suitable people in His knowledge for the purpose.

28 \* یعنی بنی اسرائیل کی خوبیاں اور کمزوریاں دونوں الله پر عیاں تھیں اس نے بے دیکھے جالے اس کا انتخاب اندھا دھند نہیں کر لیا تھا۔ اس وقت دنیا میں جتنی قومیں موجود تھیں ان میں سے اس قوم کو جب اس نے اپنے پیغام کا عامل اور اپنی توحید کی دعوت کا علمبردار بنانے کے لیے چنا تو اس بناء پر چنا کہ علم میں اسوقت کی موجود فوموں میں سے یہی اس کے لیے موزوں تر تھی۔

33. And We gave them of the signs in which there was a manifest trial. \*29

وَ الْتَيْنَاهُمْ مِنَ الْأَيْتِ مَا فِيْهِ اور دى تمين مم نے انكو ايس نشانیاں جن میں تنھی کھلی آزمائش

بَلَّوْا مُّبِينَ عَ

\*29 For explanation, see Surah Al-Baqarah, Ayats 49-74; Surah An-Nisa, Ayats 153-160; Surah Al-Maidah, Ayats 20-26; Surah Al-Aaraf, Ayats 138-171; Surah TaHa, Ayats 80-97 and the corresponding E.Ns.

29\*تشریح کے لیے ملاظم ہو (تقمیم القرآن ، سورة البقره آیات 74-49۔ سورة النساء آیات 160-159-سورة المائده آيات -26-20 سورة الاعراف آيات -171-138 سورة طه آيات 97-80 اور حواشي)

34. Indeed, these people say:

اِنَّ هَوُّلَاءِ لَيَقُوْلُونَ فِي اللهُ لَكُ مِن اللهُ اللّهُ اللهُ الل

انہیں یہ ہے مگر ہاری موت بس إِنْ هِيَ إِلَّا مَوْتَثْنَا الْأُوْلِي وَ

35. There is nothing except our death, the first one, and we are not to be raised again. \*30

پہلی ۔ اور نہیں ہیں ہم دوبارہ اٹھائے جانیوالے <sub>س</sub><sup>30</sup>\*

\*30 That is, when we die the first time, we shall be annihilated: there will be no other life after that. 30 \* یعنی پہلی دفعہ ہم مرب کے توبس فنا ہو جائیں گے۔ اس کے بعد پھر کوئی زندگی نہیں ہے۔ "پہلی

موت "اس کے الفاظ سے یہ لازم نہیں آناکہ اس کے بعد کوئی بھی ہو۔

36. So bring (back) our forefathers, if you are truthful.

فَأْتُوا بِالْبَابِنَا إِنْ كُنْتُمْ لَو بِي (والي) لے آؤ مارے باپ دادا۔ اگر ہو تم سے۔ 31\*

\*31 This was their reasoning: We have never seen a dead

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

person resurrected to life. Therefore, we believe that there will be no other life after death. If you claim that there will be another life, then resurrect our forefathers from their graves, so that we are convinced of the life after death. If you do not do this, we would think that your claim is false. This was, as they thought, a very strong argument for the refutation of life after death, whereas it was absurd. Nobody had told them that the dead would return to this very world after being raised back to life, nor the Prophet (peace be upon him), nor any Muslim had ever claimed that he could raise the dead back to life.

31\*ان کا استدلال بیہ تھاکہ ہم نے کبھی مرنے کے بعد کسی کو دوبارہ جی اٹھتے نہیں دیکھا ہے، اس لیے ہم یہ یقین رکھتے ہیں کہ مرنے کے بعد دوسری کوئی زندگی نہیں ہوگی۔ تم لوگ اگر یہ دعویٰ کرتے ہوکہ دوسری زندگی ہوگی تو ہمارے اجداد کو قبروں سے اٹھا لاؤ ٹاکہ ہمیں زندگی بعد موت کا یقین آ جائے۔ یہ کام تم نے مذکیا تو ہم ہم سمجھیں گے کہ تمہارا دعویٰ بے بنیاد ہے۔ یہ گویا ان کے نزدیک حیات بعد الموت کی تردید میں بڑی پھنة دلیل تھی۔ عالاں کہ سراسر مهل تھی۔ آخران سے یہ کھاکس نے تھاکہ مرنے والے دوبارہ زندہ ہوکراسی دنیا میں واپس آئیں گے؟ اور نبی النائیلیج یا کسی مسلمان نے یہ دعویٰ کب کیا تھا کہ ہم مردوں کو زندہ کرنے والے

37. Are they better, or the people of Tubba\*32and those before them. We destroyed them. Indeed, they were criminals. \*33

اَهُمُ خَيْرٌ اَمُ قَوْمُ تُبَّعٍ ۗ وَ كَابِي الْحِصِ مِن يَا قُوم تَبِعٌ كَى 32 اور النَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ اللَّهِمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّالِمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اَهْلَكُنْهُمْ الْمُعُمْ كَانُوا مِن مِن اللهُمْ كَانُوا مِن مِن ان كو الله كرديا بيثك وه تنم مجرم ـ 33\*

\*32 Tubba was the title of the kings of the Himyarites, like

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

the titles of Khosroes, Caesar, Pharaoh etc. which have been associated with the kings of different countries. They were a branch of the Sabaeans, who attained domination over Saba in 115 B.C. and ruled it until 300 A.D. They have been a well known people of Ar abia for centuries. (For details, see E.N. 37 of Surah Saba).

32 \* تبع قبیلہ حمیر کے بادشاہوں کا لقب تھا، جیسے کسریٰ ، قیصر، فرعون وغیرہ القاب مختلف ممالک کے بادشاہوں کے لیے مخصوص رہے ہیں۔ یہ لوگ قوم سباکی ایک شاخ سے تعلق رکھتے تھے 115 قبل مسے میں ان کو سبا کے ملک پر غلبہ حاصل ہوا اور 300 عیبوی تک یہ حکمراں رہے۔ عرب میں صدیوں تک ان کی عظمت کے افسانے زبان زد خلائق رہے ہیں۔ (تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن ، سورہ سبا، حاشیہ نمبر

\*33 This is the first answer to the disbelievers' objection; it means: Any individual group or nation which denies the Hereafter becomes criminal. Perversion of the morals is its inevitable result, and human history bears evidence that whichever nation adopted this view of life ultimately perished. As for the question: Are they better or the people of Tubba or the people before them? It means this: The disbelievers of Makkah have not been able to attain to the prosperity and splendor that became the lot of the people of Tubba and of the people of Saba and of the people of Pharaoh and others before them. But this material prosperity and worldly splendor could not save them from the consequences of their moral degeneration. How will then the chiefs of the Quraish be saved from destruction on the strength of their puny resources and wealth? (For details, see E.Ns 25 to 36 of Surah Saba).

33\* یہ کفار کے اعتراض کا پہلا ہواب ہے۔ اس ہواب کا فلاصہ یہ ہے کہ انکار آخرت وہ چیز ہے ہو کسی شخص، گروہ یا قوم کو مجرم بنائے بغیر نہیں رہتی۔ افلاق کی خرابی اس کا لازمی نتیجہ ہے اور تاریخ انسانی شاہد ہے زندگی کے اس نظریہ کوجس قوم نے بھی افتیار کیا ہے وہ آخر کار تباہ ہو کر رہی ہے۔ رہا یہ سوال کہ "یہ بہتر ہیں یا تبع کی قوم اور اس سے پہلے کے لوگ"؟ اس کا مطلب یہ ہے کہ یہ کفار مکہ تو اس خوش عالی و شوکت و حشمت کو پہنچ ہی نہیں سکے ہیں ہو تبع کی قوم ، اور اس سے پہلے سبا اور قوم فرعون اور دوسری قوموں کو عاصل رہی ہے۔ مگر یہ مادی خوشحالی اور دنیاوی شان شوکت افلاتی زوال کے نتائج سے ان کو کب بچاسکتی تھی۔ یہ اپنی ہے۔ مگر یہ مادی خوشحالی اور دنیاوی شان شوکت افلاتی زوال کے نتائج سے ان کو کب بچاسکتی تھی۔ یہ اپنی ذرائع و سائل کے بل ہوتے پر پچ جائیں گے (مزید تشریح کے لیے ملاظہ ہو تفہیم القرآن ، سورہ سباء، حواشی نمبر 25-36)

38. And We have not created the heavens and the earth, and whatever is between them, for play.

اور نہیں بنایا ہم نے آسانوں اور زمین کو اور جو کچھ ان کے درمیان ہے کھیل کیلئے۔

وَ مَا خَلَقْنَا السَّمَواتِ وَ الْكَرُضُ وَمَا بَيْنَهُمَا الْعِبِيْنَ الْكَرُضُ وَمَا بَيْنَهُمَا الْعِبِيْنَ



39. We did not create them except with truth, but most of them do not know. \*34

نہیں پیداکیا ہم نے انکو مگر حق کے ساتھ لیکن ان میں اکثر نہیں ما تھ 34

مَا خَلَقُنهُمَا اللَّا بِالْحُقِّ وَلَكِنَّ وَلَكِنَّ اللَّهِ مِا خَلَقُنهُمَا اللَّهِ بِالْحُقِّ وَلَكِنَّ الْكَثَرَهُمُ لَا يَعْلَمُوْنَ ﴿

\*34 This is the second answer to their objection; it means: Whoever denies life after death and the rewards and punishments of the hereafter, in fact, regards this world as a plaything. This is why he has formed the view that man, after raising all sorts of the storms in the world, will end up in the dust one day and none of his good or bad acts will

bear any fruit. The fact, however, is that this universe is the creation of an All-Wise Creator and not of a frivolous being, and it cannot be expected from an All-Wise Creator that he would perform a useless and vain act. (For a detailed explanation, see Surah Al-Anaam, Ayat 73; Surah Younus, Ayats 5-6; Surah Al-Anbiya, Ayats 16-18; Surah Al-Muminun, Ayat 115; Surah Ar-Room, Ayats 8-9 and the corresponding E.Ns).

34\* یہ ان کے اعتراض کا دوسرا جواب ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ جو شخص مجھی حیات بعد الموت اور آخرت کی جزا و سزا کا منکر ہے وہ دراصل اس کارخانہ عالم کو کھلونا اور اس کے خالق کو نا دان سمجھتا ہے، اسی بناء پر اس نے یہ رائے قائم کی ہے کہ انسان دنیا میں ہرطرح کے سنگامے برپاکر کے ایک روز بس یوں ہی مٹی میں رل مل جائے گا اوراس کے کسی اچھ یا برے کام کا کوئی نتیجہ نہ نکلے گا۔ مالانکہ یہ کائنات کسی کھلنڈرے کی نہیں بلکہ ایک خالق حکیم کی بنائی ہوئی ہے اور کسی حکیم سے یہ توقع نہیں کی جا سکتی ہے کہ وہ فعل عبث کا ارتکاب کرے گا۔ انکار آخرت کے جواب میں یہ استدلال قرآن مجید میں متعدد مقامات پر کیا گیا ہے، ہم اس کی مفصل تشریح کر کیے ہیں۔ (ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، سورۃ الانعام آیت 73، سورۃ یونس آیات 6-5 سورة الانبياء آيات 18-16 سورة المومنون آيت 115 سورة الروم آيات 9-8 اور حواشي )\_

40. Indeed, the Day إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ مِيْقَاتُهُمْ لِيقِيّاً فَي كَا دَن 35\* وقت مقرر of Decision \*35 is ہے ان کیلئے سب کا۔ the time appointed for them all.

\*35 This is the answer to their demand: Bring back our forefathers if you are truthful. It means: Life-after-death is not a trivial matter, it cannot be that whenever somebody denies it, a dead person may he raised immediately from the graveyard and presented before him. For it a time has been fixed by the Lord of the worlds, when He will

resurrect to life all the former and the latter generations, gather them together in His court and will decide their cases. You may believe in it or may not, but this will in any case happen on its own pre-ordained time. If you believe in it, it will be to your own advantage, for, being forewarned, you will make preparations to fare well in that court. If you do not believe in it, you will incur loss for yourselves, for you will spend your whole life in the misunderstanding that good and evil are confined only to this worldly life; after death there is going to be no court where our good or bad deeds might have to be judged for any permanent results. 35\* یہ ان کے اس مطالبے کا جواب ہے کہ '' اٹھا لاؤ ہارے باپ دادا کواگر تم سے ہو''۔ مطلب یہ ہے کہ زندگی بعد موت کوئی تماشا تو نہیں ہے کہ جمال کوئی اس سے انکار کرے، فوراً ایک مردہ قبرستان سے اٹھا کر

اس کے سامنے لا کھواکیا جائے اس کے لیے تورب العالمین نے ایک وقت مقرر کر دیا ہے جب تمام اولین وآخرین کووہ دوبارہ زندہ کر کے اپنی عدالت میں جمع کرے گا اور ان کے مقدمات کا فیصلہ صادر فرمائے ' گا۔ تم مانو چاہے نہ مانو، بیہ کام بہر حال اپنے وقت مقرر پر ہی ہوگا۔ تم مانو کے تواپنا ہی بھلا کرو گے، کیونکہ اس طرح قلل از وقت خبردار ہو کر اس عدالت سے کامیاب ہونے کی تیاری کر سکو گے۔ نہ مانو کے تو اپنا ہی نقصان کرو گے، کیونکہ اپنی ساری عمراس غلط فہمی میں کھیا دو گے کہ برائی اور بھلائی جو کچھ بھی ہے بس اسی دنیا کی زندگی تک ہے، مرنے کے بعد پھر کوئی عدالت نہیں ہونی ہے جس میں ہارے اچھے یا برے اعال کا کوئی مستقل نتیجه نکلنا ہو۔

41. The day when will not avail friend to a friend anything, \*36 will they be helped.

يَوْمَ لَا يُغُنِيُ مَوْلًى عَنْ مَّوْلًى اللهِ عَنْ مَوْلًى اللهِ عَنْ مَوْلًى اللهِ اللهِ عَنْ مَوْلًى

\*36 The Arabic word maula is used for a person who supports another person either because of kinship, or friendship, or some other relationship.

36\*اصل میں لفظ '' استعال کیا گیا ہے جو عربی زبان میں ایسے شخص کے لیے بولا جاتا ہے جو کسی تعلق کی بناء پر دوسرے شخص کی حایت کرے، قطع نظراس سے کہ وہ رشتہ داری کا تعلق ہویا دوستی کا یا کسی اور

**Except** on whom Allah shows mercy. Indeed, He is the All Mighty, Most Merciful. \*37

اللهِ مَنْ سَّحِمَ اللهُ ۚ اِنَّهُ هُوَ اللهِ الله بیشک وہی غالب ہے برا مهربان



\*37 These sentences portray the nature of the court that will be established on the Day of Decision. It will be a court where nobody's help or support will help rescue any culprit nor have his sentence reduced. All powers will rest with the real Sovereign Whose decisions cannot be withheld from being enforced nor influenced by any power. It will entirely depend on His own discretion whether He forgives somebody mercifully, or awards him a lesser punishment. It indeed behooves Him to exercise justice mercifully and not mercilessly, but whatever decision He gives in any case, enforced entirely and completely. After this portrayal of the nature of the divine court, in the following few sentences it has been stated what will be the fate of those who will be found guilty in that court, and what will be conferred on those about whom it will be established that they had been refraining from Allah's disobedience in the world out of fear of Him.

37\*ان فقروں میں بتایا گیا ہے کہ فیصلے کے دن جو عدالت قائم ہوگی اِس کا کیا نظام ہو گا۔ کسی کی مددیا حایت وہاں کسی مجرم کو نہ چھڑا سکے گی، نہ اس کی سزاکم ہی کرا سکے گی۔ کلی اختیارات اس ماکم حقیقی کے ہاتھ میں ہول کے جن کے فیصلے کو نافذ ہونے سے کوئی طاقت روک نہیں سکتی ، اور جس کے فیصلے پر اثر انداز ہونے کا بل ہوتا کسی میں نہیں ہے۔ یہ بالکل اس کے اپنے اختیار تمیزی پر موقوف ہو گاکہ کسی پر رحم فرما کر اس کو سزانہ دے یا کم سزا دے، اور حقیقت میں اس کی شان یہی ہے کہ انصاف کرنے میں بے رحمیٰ سے نہیں بلکہ رخم ہی سے کام لے۔ لیکن جس کے مقدمے میں جو فیصلہ بھی وہ کرے گا وہ بہر عال بے کم و کاست نافذ ہو گا۔ عدالت الهی کی یہ کیفیت بیان کرنے کے بعد آگے کے چند فقروں میں بتایا گیا ہے کہ اس عدالت میں جولوگ مجرم ثابت ہوں گے ان کا انجام کیا ہوگا، اور جن لوگوں کے بارے میں یہ ثابت ہوجائے گاکہ وہ دنیا میں خدا سے ڈرکر نافرمانیوں سے پر ہیز کرتے رہے تھے، ان کوکن انعامات سے سرفراز کیا جائے

43. Indeed, the tree of zaqqum. \*38



\*38 For details of zaqqum, see E.N. 34 of Surah As-Saaffat.

38 \* زقوم کی تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن ، سورۃ الصافات، ماشیہ 34۔

44. The food for the sinner.



45. Like molten copper, \*39 it will



گا میبیوں میں ۔ boil in the bellies.

\*\*\*\*\*\*\*\*



\*39 The word *al-muhl* in the original has several meanings: molten metal, pus-blood, molten tar, lava, dregs of oil. These are the different meanings given by the lexicographers and commentators, but if this word is understood with reference to zaqqum (cactus), it may mean

its juice which will probably be like the dregs of oil.

39 \*اصل میں لفظ '' المُهل'' استعال ہوا ہے جس کے کئی معنی ہیں: پگھلی ہوئی دھات۔ پیب لہو۔ پگھلا ہوا تارکول۔ لاوا تیل کی تلچھٹ۔ یہ مختلف معنی اہل لغت اور مفسرین نے بیان کیے ہیں۔ لیکن اگر زقوم سے مراد وہی چیز ہے جارے ہاں تھوہر کہتے ہیں، تواس کو چبانے سے جورس نکلے گا، اغلب یہی ہے کہ وہ تیل کی تلجھٹ سے مثابہ ہوگا۔

46. Like the boiling كَغَلِي الْحَمِيْمِ فَي الْحَمِيْمِ فَي الْحَمِيْمِ فَي الْحَمِيْمِ فِي الْحَالِقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلِقِ الْحَلَقِ الْحَلِقِ الْحَلَقِ الْحَلِقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلِقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلِقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلِقِ الْحَلَقِ الْحَلِقِ الْحَلَقِ الْحَلِقِ الْحَلِقِ الْحَلِقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلِقِ الْحَلِقِ الْحَلَقِ الْحَلِقِ الْحَلْقِ الْحَلِقِ الْحَلَقِ الْحَلِقِ الْحَل of scalding water.

47. Seize him then drag him into the midst of hell.

ا دوزخ کے ۔

خُذُونُ اللَّهُ عَاعْتِلُونُ اللَّهِ سَوَآءِ كَرُولُواسُو مِرْتُصْيِوْ اللَّهِ بَهُولِ مِنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّا اللّل

48. Then pour on his head as punishment the scalding water.

ثُمَّ صُبُّوا فَوْقَ سَأْسِهِ مِنْ المِم انديل دو اسك سري عذاب ے طور پر گرم یانی ۔

عَنَ ابِ الْحَمِيْمِ ﴿

49. Taste. Indeed, the vou were mighty, the noble.

ذُنُّ اللَّهِ الْنَكَ الْعَزِيْرُ من چكم يقيناً تو تما زور آور عزت

الْكَرِيْمُ

50. Indeed, this is what you used to doubt about.

یقیناً یہ ہے وہی کرتے تھے جس ے بارے میں تم شک ۔

اِنَّ هٰذَا مَا كُنْتُمُ بِهٖ تَمُتُونُ فَيَ

51. Indeed, the righteous will be in a place secured.

یقینا پرہیزگار ہوں گے امن کے مقام میں ۔<sup>40\*</sup>

إِنَّ الْمُتَّقِيْنَ فِي مَقَامٍ آمِيْنِ



\*40 A secure place: A place safe from every kind of fear,

grief, worry and danger, hardship and trouble. According to a Hadith, the Prophet (peace be upon him) said: It will be proclaimed to the dwellers of Paradise: You will remain in good health, will never fall ill, will live forever, will never die, will ever remain happy and prosperous and will never meet with a misfortune, will ever remain youthful, will never become old. (Muslim, on the authority of Abu Hurairah and Abu Saeed Khudri).

40\*امن کی جگہ سے مراد ایسی جگہ ہے جمال کسی قسم کا کھٹکا نہ ہو۔ کوئی پریشانی ، کوئی خطرہ اور اندیشہ ، کوئی مثقت اور تکلیف لا حق نه ہو۔ مدیث میں آتا ہے کہ رسول صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا، '' اہل جنت سے کمہ دیا جائے گاکہ یماں تم ہمیشہ تندرست رہوگے کہی بیار نه ہوگے، ہمیشہ زندہ رہوگے کہی نه مروگے ، ہمیشہ خوشحال رہوگے کہی خرمتہ حال نه ہوگے، ہمیشہ جوان رہوگے کہی بوڑھے نه ہوگے'' (مسلم بروایت الوہربرہ و ابو سعید خدری )۔

## 52. Amid gardens and springs.

باغوں میں اور چشموں میں۔



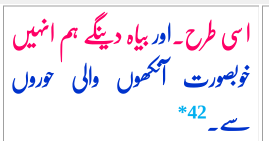
53. Dressed in silk silk and embroidery, facing each other.

سے ہوں کے لباس ریشم اور دبیر ریشم کے\* \*41 بیٹے ہونے آمنے



\*41 Sundus and istabraq in the original are fine silk cloth and thick silk cloth respectively.

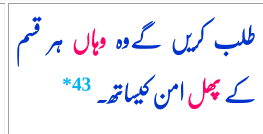
41 \*اصل میں سُنْدُس اور اِسْتَبُرَق کے الفاظ استعال ہوئے میں ۔ سُنْدُس عربی زبان میں باریک ریشی کپرے کو کتے ہیں ۔ اور اِسْتَابُرَق فارسی لفظ ستبر کا معرب ہے، اور یہ دبیزریشمی کپرے کے لیے استعال ہوتا 54. Thus, and We shall wed them to with ones lovely eyes. \*42





\*42 In the original, hur-un ein means fair complexioned, large-eyed women. (For further explanation, see E.Ns 26,29 of Surah As-Saaffat).

55. They will ask therein for every kind of fruit in security. \*43







\*43 That is, they will order the attendants in Paradise to bring anything they would like in any measure they would demand, and it will be presented before them. In this world, a man cannot ask for a thing in an inn, or even his own things in his own house, with the freedom and satisfaction as he will ask for these in Paradise. For, in the world nothing is found anywhere in unlimited measure, whatever man uses here, he has to pay for it. In Paradise, things will belong to Allah, and the servants will enjoy full freedom to use them. Neither will there be the danger of the failure of the supply, nor the necessity of a bill to pay.

43\* (اطمینان سے ، طلب کرنے کا مطلب یہ ہے کہ جو چیز جتنی چاہیں گے بے فکری کے ساتھ جنت

کے خادموں کواس کے لانے کا علم دیں گے اور وہ حاضر کر دی جانے گی۔ دنیا میں کوئی فرد، ہوٹل تو درکنار، خود اپنے گھر میں اپنی چیز بھی اس اطمینان سے طلب نہیں کرسکتا جس طرح وہ جنت میں طلب کرے گا۔ کیونکہ یمال کسی چیز کے بھی ذخیرے کسی کے پاس نہیں ہوتے ، اور جو چیز بھی آدمی استعال کرتا ہے اس کی قیمت بہر مال اس کی اپنی جیب ہی سے جاتی ہے ۔ جنت میں مال الله کا ہوگا اور بندے کو اس کے استعال کی کھلی اجازت ہوگی ۔ نہ کسی چیز کے ذخیرے ختم ہو جانے کا خطرہ ہوگا نہ بعد میں بل پیش ہونے کا کوئی سوال۔

56. They will not taste therein death except the first death. And He will save them from the punishment of Hell. \*4

دوزرخ کے ۔



\*44 Two things are worthy of notice in this verse.

First, after mentioning the blessings of Paradise, special mention has been made of being secure from separately whereas a person's entry into Paradise by itself amounts to his being safe from Hell. This is because man can feel the worth of the reward of obedience fully only when he is informed what end the disobedient people have met and from what evil end he himself has ban saved. Secondly, Allah is mentioning those people's safety from

Hell and their entry into Paradise as a result of His own grace. This is meant to warn man of the truth that this success cannot be achieved by any person unless he is blessed by Allah's grace. Although man will be rewarded for his own good deeds, in the first place he cannot do good unless favored by Allah's succor; then even the best deed

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

that man is able to perform, cannot be absolutely perfect and none can claim that it is flawless and faultless. It is only Allah's bounty that He should overlook the servant's weaknesses and defects in his actions and accept his services and bless him with rewards; otherwise if He resorts to minute accountability, no one can dare claim to win Paradise only on the strength of his own deeds. The same thing has been said by the Prophet (peace be upon him) in a Hadith to the effect: Act and try to act as righteously as you possibly can, but know that the action of a person alone will not make him enter Paradise. It was asked: What about your own action, O Messenger of Allah? He replied: Yes, even I won't enter Paradise on the strength of my actions, unless of course, my Lord covers me up in His mercy.

44\* اس آیت میں دوباتیں قابل توجہ ہیں:

ایک یہ کہ جنت کی نعموں کا ذکر کرنے کے بعد جہنم سے بچائے بانے کا ذکر خاص طور پر الگ فرمایا گیا ہے،
عالاں کہ کسی شخص کا بعنت میں پہنچ جانا آپ سے آپ اس امر کو متلزم ہے کہ وہ جہنم میں جانے سے پچ گیا۔
اس کی وجہ یہ ہے کہ فرما نبرداری کے انعام کی قدر انسان کو پوری طرح اسی وقت محوس ہوسکتی ہے جبکہ اس
کے سامنے یہ بات بھی ہوکہ نافرمانی کرنے والے کہاں پہنچ ہیں، اور وہ کس برے انجام سے پچ گیا ہے۔
دوسری قابل توجہ بات اس میں یہ ہے کہ الله تعالی ان لوگوں کے جہنم سے بچنے اور جنت میں پہنچنے کو اپنے
فضل کا نتیجہ قرار دے رہا ہے ۔ اس سے انسان کو اس حقیقت پر متنبہ کرنا مقصود ہے کہ یہ کامیابی کسی شخص
کو نصیب نہیں ہو سکتی جب تک الله کا فضل شامل مال نہ ہو۔ پھر جو بہتر سے بہتر عمل بھی آدمی سے بن
آسکتا ہے وہ کبھی کامل واکمل نہیں ہوسکتا جس کے متعلق دعوے سے یہ کہا جا سکے کہ اس میں نقص کا کوئی
پہلو نہیں ہے ۔ یہ الله ہی کا فضل ہے کہ وہ بندے کی کمزوریوں اور اس کے عمل کی خامیوں کو نظر انداز کر کے
پہلو نہیں ہے ۔ یہ الله ہی کا فضل ہے کہ وہ بندے کی کمزوریوں اور اس کے عمل کی خامیوں کو نظر انداز کر کے

اس کی خدمات کو قبول فرمالے اور اسے انعام سے سرفراز فرمائے ۔ ورنہ باریک بینی کے ساتھ صاب کرنے پر وہ اتر آئے توکس کی یہ ہمت ہے کہ اپنی قوت بازو سے جنت جیت لینے کا دعویٰ کر سکے۔ یہی بات ہے جومدیث میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے منقول ہوئی ہے۔ آپ نے فرمایا: اعملو اوسدو اوقار بوا و اعلموا ان احداً لن يُن خلمُ عملم الجنم ، وعلى كرو اور ابنى مداستطاعت تك زياده سے زياده ٹھیک کام کرنے کی کوشش کرو، مگریہ جان لوکہ کسی شخص کو محض اس کا عمل ہی جنت میں یہ داخل کر دے گا۔ '' لوگوں نے عرض کیا '' یا رسول الله ، کیا آپ کا عمل بھی''؟ فرمایا وَلَا اَنَا اِلَّا اَنْ يتغمّد ني الله بِرَحْمَتِہ، '' ہاں میں بھی محض اپنے عمل کے زور سے جنت میں نہ پہنچ جاؤں گا الاّ یہ کہ مجھے میرا رب اپنی رحمت سے ڈھانگ \_

## 57. A bounty from your Lord. Such is that, the supreme triumph.

- یہ فضل ہے تیرے رب کا ۔ یہی توہے وہ کامیابی بہت بردی۔
  - فَضُلاً مِّنُ جَّبِّكُ لَا ذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْرُ الْعَظِيْمُ رَصَّ

- 58. Then indeed, We have made this easy in your tongue, in order that they may give heed.
  - تودر حقیقت آسان کر دیا ہم نے اسکو تهماری زبان میں شاید که وه نصیحت ماصل کریں ۔
- فَاللَّمَا يَسَّرُنهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَنَكَّرُوْنَ ٢

- 59. Wait then, indeed, they too are waiting. \*45
- فَأَنْ تَقِبُ لِلْمُهُمْ مُّرْتَقِبُونَ لِي تم انتظار كرو وه بهى انتظار كر

\*45 That is, if they do not accept the admonition even now, you should wait to see how they are visited by their doom; and they are also waiting to see what becomes of the message that you are giving them.

