

Al-Ahqaf ٱلْأَحْقَاف

بِسَمِ ٱللهِ ٱلرَّحَمن ٱلرَّحِيمِ

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

## Name

The name Al-Ahqaf is derived from the sentence idh andhara qauma-hu bil Ahqaf-i of verse 21.

## **Period of Revelation**

It is determined by an historical event that has been mentioned in verses 29-32. This incident of the visit of the jinn and their going back after listening to the Quran had occurred, according to agreed traditions of the Hadith and biographical literature, at the time when the Prophet (peace be upon him) had halted at Makkah during his return journey from Taif to Makkah. And according to all

authentic historical traditions he had gone to Taif three years before the Hijrah; therefore it is determined that this Surah was revealed towards the end of the 10th year or in the early part of the 11th year of the Prophethood.

## **Historical Background**

The 10th year of the Prophethood was a year of extreme persecution and distress in the prophet's (peace be upon him) life. The Quraish and the other tribes had continued their boycott of the Bani Hashim and the Muslims for three years and the Prophet (peace be upon him) and the people of his family and companions lay besieged in Shieb Abi Talib. The Quraish had blocked up this locality from every side so that no supplies of any kind could reach the besieged people. Only during the Hajj season they were allowed to come out and buy some articles of necessity. But even at that time whenever Abu Lahab noticed any of them approaching the market place or a trading caravan, he would call out to the merchants exhorting them to announce forbidding rates of their articles for them, and would pledge that he himself would buy those articles so that they did not suffer any loss. This boycott which continued uninterrupted for three years had broken the back of the Muslims and the Bani Hashim; so much so that at times they were even forced to eat grass and the leaves of trees.

At last, when the siege was lifted this year, Abu Talib, the Prophet's (peace be upon him) uncle, who had been shielding him for ten long years, died, and hardly a month later his wife, Khadijah, who had been a source of peace

and consolation for him ever since the beginning of the call, also passed away. Because of these tragic incidents, which closely followed each other, the Prophet (peace be upon him) used to refer to this year as the year of sorrow and grief.

After the death of Khadijah and Abu Talib the disbelievers of Makkah became even bolder against the Prophet (peace be upon him). They started treating him even more harshly. So much so that it became difficult for him to step out of his house. Of these days Ibn Hisham has related the incident that a Quraish scoundrel one day threw dust at him openly in the street.

At last, the Prophet (peace be upon him) left for Taif with the intention that he should invite the Bani Thaqif to Islam, for even if they did not accept Islam, they might at least be persuaded to allow him to work for his mission peacefully. He did not have the facility of any conveyance at that time, and traveled all the way to Taif on foot. According to some traditions, he had gone there alone, but according to others, he was accompanied by Zaid bin Harithah. He stayed at Taif for a few days, and approached each of the chiefs and nobles of the Bani Thaqif and talked to him about his mission. But not only they refused to listen to him, but plainly gave him the notice that he should leave their city, for they feared that his preaching might spoil their younger generation. Thus, he was compelled to leave Taif. When he was leaving the city, the chiefs of Thaqif set their slaves and scoundrels behind him, who went on crying at him, abusing him and petting him with stones for a long way from either

side of the road till he became broken down with wounds and his shoes were filled with blood. Wearied and exhausted he took shelter in the shade of the wall of a garden outside Taif, and prayed:

O God, to Thee I complain of my weakness, little resource, and lowliness before men. O Most Merciful, Thou art the Lord of the weak, and Thou art my Lord. To whom wilt Thou confide me? To one afar who will misuse me? Or to an enemy to whom Thou hast given power over me? If Thou art not angry with me I care not. Thy favor is more wide for me. I take refuge in the light of Thy countenance by which the darkness is illumined, and the things of this world and the next are rightly ordered, lest Thy anger descend upon me or Thy wrath light upon me. It is for Thee to be satisfied until Thou art well pleased. There is no power and no might save in Thee. (Ibn Hisham: A. Guillaume's Translation, p. 193).

Grieved and heart broken when he returned and reached near Qarn al-Manazil, he felt as though the sky was overcast by clouds. He looked up and saw Gabriel in front of him, who called out: Allah has heard the way your people have responded. He has, therefore, sent this angel in charge of the mountains. You may command him as you please. Then the angel of the mountains greeted him and submitted: If you like I would overturn the mountains from either side upon these people. The Prophet (peace be upon him) replied: No, but I expect that Allah will create from their seed those who will worship none but Allah, the One. (Bukhari, Dhikr al Malaikah; Muslim: Kitab al-Maghazi;

Nasai: Al-Bauth).

After this he went to stay for a few days at Makkah, perplexed as to how he would face the people of Makkah, who, he thought, would be still further emboldened against him after hearing what had happened at Taif. It was here that one night when he was reciting the Quran in the Prayer, a group of the jinn happened to pass by and listened to the Quran, believed in it, and returned to their people to preach Islam. Thus, Allah gave His Prophet the good news that if the men were running away from his invitation, there were many of the jinn, who had become its believers, and they were spreading his message among their own kind.

## **Subject Matter and Topics**

Such were the conditions when this Surah was revealed. Anyone who keeps this background in view and studies this Surah will have no doubt left in his mind that this is not at all the composition of Muhammad (peace be upon him), but a revelation from the All-Mighty, All-Wise Allah. For, nowhere in this Surah, from the beginning to the end, does one find even a tinge of the human feelings and reactions, which are naturally produced in a man who is passing through such hard conditions. Had it been the word of Muhammad (peace be upon him) whom the occurrence of personal grieves one after the other and the countless and the recent bitter experience at Taif had caused extreme anguish and distress, it would have reflected in some degree the state of the mind of the man who was the subject of these afflictions and grieves. Consider the prayer that we

have cited above: It contains his own language its every word is saturated with the feelings that he had at the time. But this Surah which was revealed precisely in the same period and was recited even by him under the same conditions is absolutely free from every sign or trace of the time.

The subject matter of the Surah is to warn the disbelievers of the errors in which they were involved, and also resisted arrogantly, and were condemning the man who was trying to redeem them. They regarded the world as a useless and purposeless place where they were not answerable to anyone. They thought that invitation to Tauhid was false and stuck to the belief that their own deities were actually the associates of Allah. They were not inclined to believe that the Quran was the Word of the Lord of the worlds. They had a strange erroneous concept of apostleship on the basis of which they were proposing strange criteria of judging the Prophet's (peace be upon him) claim to it. In their estimation one great proof of Islam's not being based on the truth was that their elders and important chiefs of the tribes and so called leaders of their nation were not accepting it and only a few young men and some poor folks and some slaves had affirmed faith in it. They thought that Resurrection and life after death and the rewards and punishments of the Hereafter were fabrications whose occurrence was absolutely out of the question.

In this Surah each of these misconceptions has been refuted in a brief but rational way, and the disbelievers have been warned that if they would reject the invitation of the Quran

and the Prophethood of the Prophet Muhammad (peace be upon him) by prejudice and stubbornness instead of trying to understand its truth rationally, they would only be preparing for their own doom.

نام

آیت نمبر21 کے فقرے اِذْ اَنْنَ رَقَوْمَهُ بِالْآحُقَانِ سے مافوذ ہے۔

زماية نزول

ایک تاریخی واقعہ سے متعین ہوجاتا ہے جس کا ذکر آیت 29۔32 میں آیا ہے۔ ان آیات میں جنوں کے آنے اور قرآن سن کر واپس جانے کا جو واقعہ بیان ہوا ہے وہ مدیث وسیرت کی متفق علیہ روایت کی روسے اس وقت پلیش آیا تھا جب نبی صلی الله علیہ وسلم طائف سے مکہ معظمہ کی طرف پلیٹے ہوئے نخلہ کے مقام پر شمرے تھے، اور تمام معتبرتاریخی روایت کے مطابق آپ کے طائف تشریف لے جانے کا واقعہ ہجرت سے تین سال پہلے کا ہے، لمذا یہ متعین ہو جاتا ہے کہ یہ سورۃ 10 نبوی کے آخر، یا 11 نبوی میں مازل ہوئی۔ تاریخی پس منظر

10 نبوی صفور کی حیات طیبہ میں انتهائی سخی کا سال تھا۔ تین برس سے قریش کے تمام قبیلوں نے مل کر بن ہاشم اور مسلمانوں کا مکمل مقاطعہ کر رکھا تھا اور صفور آپنے خاندان اور اپنے اصحاب کے ساتھ شعب ابی طالب (شعب ابی طالب مکہ معظمہ کے ایک مجلے کا نام تھاجی میں بنی ہاشم رہا کرتے تھے۔ شعب عربی زبان میں گھائی کو کہتے ہیں۔ پونکہ یہ محلہ کوہ الو قبیں کی گھائیوں میں سے ایک گھائی میں واقع تھا، اور الوطالب نبی ہاشم کے سردار تھے، اس لیے اسے شعب ابی طالب کھا جاتا تھا۔ مکہ معظمہ میں جو مکان آج مقامی روایات کے مطابق نبی صلی الله علیہ وسلم کے مقام پیدائش کی حیثیت سے معروف ہے، اس کے قریب یہ گھائی واقع تھی۔ اب اسے شعب علی یا شعب بنی ہاشم کہتے ہیں۔) میں محصور تھے۔ قریش کے لوگوں نے ہر طرف تھی۔ اب اسے شعب علی یا شعب بنی ہاشم کہتے ہیں۔) میں محصور تھے۔ قریش کے لوگوں نے ہر طرف سے اس مجلے کی ناکہ بندی کر رکھی تھی جی سے گور کر کسی قسم کی رسد اندر نہ پہنچ سکتی تھی۔ صرف ج کے نام نیں یہ محصورین نکل کر کچھ خریداری کر سکتے تھے۔ مگر ابو اہب جب بھی ان میں سے کسی کو بازار کی زمانے میں یہ محصورین نکل کر کچھ خریداری کر سکتے تھے۔ مگر ابو اہب جب بھی ان میں سے کسی کو بازار کی

طرف، یا کسی تجارتی قافلے کی طرف جاتے دیکھتا، لیکار کر تاجروں سے کمہ دیتا کہ جو چیزیہ خریدنا چاہیں اس کی قیمت اتنی زیادہ بتاؤکہ یہ یہ خرید سکیں، پھر وہ چیز میں تم سے خرید لونگا-اور تمہارا نقصان یہ ہونے دونگا -متواتر تین سال کے اس مقاطعے نے مسلمانوں اور بنی ہاشم کی کمر توڑ کر رکھ دی تھی اور ان پر ایسے ایسے سخت وقت گزر گئے تھے جن میں بیا اوقات گھاس اور پتے کھانے کی نوبت آ جاتی تھی۔ خدا خدا کر کے بیہ محاصرہ اس سال ٹوٹا ہی تھا کہ حضور کے چچا ابو طالب، جو دس سال سے آپ کے لیے ڈھال بنے ہوئے تھے، وفات یا گئے، اور اس سانحے پر بمشکل ایک مہینہ گزرا تھا کہ آئ کی رفیقہ حیات حضرت خد بجہ بھی انتقال فرما گئیں جن کی ذات آغاز نبوت سے لے کر اس وقت تک آپ کے لیے وجہ سکون و تسلی بنی رہی تھی۔ ان پے درپے صدموں اور تکلیفوں کی وجہ سے حضور اس سال کو عام الحزن (رنج وغم کا سال حضرت خدیجہ اور ابوطالب کی وفات کے بعد کفار مکہ نبی صلی اللہ علیہ و سلم کے مقابلے میں اور زیادہ دلیر ہو گئے۔ پہلے سے زیادہ آپ کو تنگ کرنے لگے۔ حتیٰ کہ آپ کا گھرسے باہر نکلنا بھی مشکل ہوگیا۔ اسی زمانہ کا یہ واقعہ ابن ہشام نے بیان کیا ہے کہ ایک روز قریش کے اوباشوں میں سے ایک شخص نے سربازار آپ کے سرپر مٹی مچینک دی۔ آخر کار آپ اس ارادے سے طانت تشریف لے گئے کہ بنی تقیف کو اسلام کی طرف دعوت دیں اور اگر وہ اسلام نہ قبول کریں توانہیں کم از کم اس بات پر آمادہ کریں کہ وہ آپ کواپنے ہاں چین سے بیٹے کر کام کرنے کا موقع دے دیں۔ آپ کو اس وقت کوئی سواری تک میسر نہ تھی۔ مکہ سے طائف تک کا سارا سفر آ پ نے پیدل طے کیا۔ بعض روایات کی رو سے آپ تنها تشریف لے گئے تھے، اور بعض روایات کے مطابق آپ کے ساتھ صرف حضرت زید بن عارثہ تھے۔ وہاں پہنچ کر چند روز آپ نے قیام کیا اور تقیف کے سرداروں اور معززین میں سے ایک ایک کے پاس جاکر بات کی۔ مگر انہوں نے نہ صرف یہ کہ آپ کی کوئی بات نہ مانی،

بلکہ آپ کو صاف صاف نوٹس دے دیا کہ ان کے شہرسے نکل جائیں، کیونکہ ان کو اندیشہ ہو گیا تھا کہ تہیں آپ کی تبلیغ ان کے نوجوانوں کو بگاڑ نہ دے۔ مجبوراً آپ کو طائف چھوڑ دینا پڑا۔ جب آپ وہاں سے نکلنے

کگے تو تقیف کے سرداروں نے اپنے ہاں کے لفنگوں کو آپ کے چیچے لگا دیا۔ وہ راستے کے دونوں طرف دورتک آپ پر آوازے کستے، گالیاں دیتے اور پتھر مارتے چلے گئے، یماں تک کہ آپ زخموں سے چور ہو گئے اور آپ کی جوتیاں خون سے بھر گئیں۔ اس حالت میں آپ طائف کے باہرایک باغ کی دیوار کے سانے میں بیٹھ گئے اور اپنے رب سے عرض کیا: '' خداوندا، میں تیرے ہی حضور اپنی بے بسی و بے جارگی اور لوگوں کی نگاہ میں اپنی بے قدری کا شکوہ کرتا ہوں۔ اے ارحم الراحین، توسارے ہی کمزوروں کا رب ہے اور میرا رب بھی تو ہی ہے۔ مجھے کس کے حوالے کر رہا ہے؟ کیا کسی بیگانے کے حوالے جو مجھ سے درشتی کے ساتھ پیش آئے؟ یا کسی دشمن کے حوالے جو مجھ پر قابو یا لے ؟ اگر تو مجھ سے ناراض نہیں ہے تو مجھے کسی مصیبت کی پرواہ نہیں، مگر تیری طرف سے عافیت مجھے نصیب ہو جائے تو اس میں میرے لیے زیادہ کشادگی ہے۔ میں پناہ مانگتا ہوں تیری ذات کے اس نور کی جو اندھیرے میں اجالا اور دنیا اور آخرت کے معاملات کو درست کرتا ہے، مجھے اس سے بچا لے کہ تیرا غضب مجھ پر بازل ہو یا میں تیرے عتاب کا منتحق ہو جاؤں۔تیری مرضی پر راضی ہوں یہاں تک کہ تو مجھ سے راضی ہو جائے۔ کوئی زور اور طاقت تیرے بغیر نہیں '' (ابن ہشام، ج 2، ص 62)-دل شکستہ و عمکین پلٹ کر جب آپ قرن المنازل کے قریب چہنچے تو محوس ہواکہ آسمان پر ایک بادل سا چھایا ہوا ہے۔ نظر اٹھاکر دیکھا تو جبریل علیہ السلام سامنے تھے۔ انہوں نے پکارکر کھا ''آپ کی قوم نے جو کچھ آپ کو جواب دیا ہے اللہ نے اسے س لیا۔ اب یہ پہاڑوں کا منتظم فرشتہ اللہ نے جمیجا ہے، آپ جو عکم دینا عامیں اسے دے سکتے ہیں''۔ پھر پہاڑوں کے فرشتے نے آپ کو سلام کر کے عرض کیا ''آپ فرمائیں تو دونوں طرف کے پہاڑان لوگوں پر الٹ دوں؟'' آپ نے جواب دیا،'' نہیں، بلکہ میں امیدر کھتا ہوں کہ اللہ ان کی نسل سے وہ لوگ پیدا کرے گا جو الله وحدہ لاشریک کی بندگی کریں گے''۔ (بخاری، بدء الخلق، ذکر الملائكه\_\_ مسلم، كتاب المغازي\_ نسائي، البعوث)-اس کے بعد آپ چندروز نخلہ کے مقام پر جاکر ٹھیر گئے۔ پریشان تھے کہ اب کیسے مکہ واپس جاؤں۔ طائف میں جو کچھ گزری ہے اس کی خبریں وہاں ٹیننج عکی ہوں گی۔اس کے بعد تو کفار پہلے سے بھی زیادہ دلیر ہو جائیں

گے۔ ان ہی ایام میں ایک روز رات کو آپ نماز میں قرآن مجید کی تلاوت فرما رہے تھے کہ جنوں کے ایک گروہ کا ادھرسے گزر ہوا، انہوں نے قرآن سنا،ایمان لائے، واپس جاکر اپنی قوم میں اسلام کی تبلیغ شروع کر دی، اور الله تعالیٰ نے اپنے نبی کو یہ خوش خبری سائی انسان چاہے آپ کی دعوت سے بھاگ رہے ہوں، مگر بہت سے جن اس کے گرویدہ ہو گئے ہیں اور وہ اسے اپنی جنس میں پھیلا رہے ہیں۔ یہ حالات تھے جن میں یہ سورت نازل ہوئی۔ جو شخص بھی ایک طرف ان حالات نزول کو دیکھے گا اور دوسری طرف اس سورت کو بغور پڑھے گا اسے اس امر میں کوئی شبہ یہ رہے گاکہ فی الواقع بیہ محد صلی اللہ علیہ و سلم کا کلام نہیں ہے بلکہ '' اِس کا نزول الله زبر دست اور دانا کی طرف سے ہے۔ '' اس لیے کہ اول سے آخرتك پورى سورت ميں كہيں ان انسانی جذبات وتأثرات كا ايك ادنی شائبہ تك نہيں پايا جاتا جوان حالات سے گزرنے والے انسان کے اندر فطری طور پر پیدا ہوتے ہیں۔ اگر بیہ محد صلی الله علیہ و سلم کا کلام ہوا، جنیں بے دریے صدمات اور مصائب کے بے پناہ ہجوم اور طائف کے تازہ ترین پڑکے نے خستہ عالی کی انتها کو پہنچا دیا تھا، تواس صورت میں کہیں توان کیفیات کا عکس نظر آنا جواس وقت آپ کے دل پر گزر رہی تھیں۔اوپر ہم نے حضور کی دعا نقل کی ہے، اسے دیکھیے۔ وہ آپ کا اپنا کلام ہے۔ اس کا لفظ لفظ ان کیفیات سے کبریز ہے۔ مگر یہ سورت جو اسی زمانے اور ان ہی حالات میں آپ نہی کی زبان مبارک سے ادا ہوئی ہے ان کے ہراثر سے قطعی خالی ہے۔ سورت کا موضوع کفار کو ان گمراہیوں کے نتائج سے خبردار کرنا ہے جن میں وہ یہ صرف مبتلا تھے، بلکہ برے اصرار اور غرور واستکبار کے ساتھ ان پر جمے ہوئے تھے اور الٹا اس شخص کو ہدف ملامت بنا رہے تھے جو انہیں ان گمراہیوں سے نکالنے کے لیے کوشاں تھا۔ ان کے نزدیک دنیا کی حیثیت محض ایک بے مقصد کھلونے کی تھی اور اس کے اندراینے آپ کو وہ غیر جواب دہ مخلوق سمجھ رہے تھے۔ توحید کی دعوت ان کے خیال میں باطل تھی اور انہیں اصرار تھاکہ ان کے معبود واقعی خدا کے شریک ہیں۔ وہ قرآن کے متعلق یہ ماننے کو تیار

نہ تھے کہ یہ خداوند عالم کا کلام ہے۔ رسالت کا ایک عجیب جاہلانہ تصوران کے ذہن میں تھا اور اس کی بناء

| ****                                                                                                                                                                             | ****                         | ****                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|--------------------------------------|
| پر محد صلی الله علیہ وسلم کے دعوائے رسالت کو جانچنے کے لیے وہ طرح طرح کے نرالے معیار تجویز کر رہے                                                                                |                              |                                      |
| تھے۔ان کے نزدیک اسلام کے برحق نہ ہونے کا ایک بردا شبوت یہ تھاکہ ان کے شیوخ اور بردے بردے                                                                                         |                              |                                      |
| قبائلی سردار اور ان کی قوم کے بوج بھکڑا سے نہیں مان رہے ہیں،اور صرف چند نوجوان، چند غریب لوگ اور چند                                                                             |                              |                                      |
| غلام ہی اس پر ایان لائے ہیں۔ وہ قیامت، اور زندگی بعد موت، اور جزا و سزا کی باتوں کو ایک من گھڑت<br>افعانہ سمجھتے تھے، اس لئے ان کا خیال تھا کہ ان چیزوں کا وقوع خارج ازامکان ہے۔ |                              |                                      |
| افسائه مجھتے تھے، اس کئے ان کا خیال تھاکہ ان چیزوں کا وقوع خارج ازامکان ہے۔                                                                                                      |                              |                                      |
| اس سورہ میں بالاختصاران ہی گمراہیوں میں سے ایک ایک کی مدلل تردید کی گئی ہے اور کھار کو خبر دار کیا گیا ہے                                                                        |                              |                                      |
| کہ تم اگر عقل و دلیل سے حقیقت کو سمجھنے کی کوشش کرنے کے بجائے تعصب اور ہٹ دھرمی سے کام لیکر                                                                                      |                              |                                      |
| قرآن کی دعوت اور محمد صلی الله علیه و سلم کی رسالت کورد کر دو گے توآپ اپنا ہی انجام خراب کرو گے۔                                                                                 |                              |                                      |
| In the name of Allah,<br>Most Gracious,                                                                                                                                          | الله کے نام سے ہو بہت مہربان | بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ |
| Most Merciful.                                                                                                                                                                   | نهایت رحم والا ہے۔           |                                      |
| 1. Ha-Mim. *1                                                                                                                                                                    | *1 حَمّ ـ                    | خمر                                  |
| *1 For explanation see F.N. 1 of Surph Az Zuman, F.N. 1                                                                                                                          |                              |                                      |

\*1 For explanation, see E.N. 1 of Surah Az-Zumar; E.N. 1 of Surah Al-Jathiyah and also E.N. 1 of Surah As-Sajdah for understanding the true spirit of this introduction.

1\* تشریح کے لیے ملاحظہ ہو جلد چارم، سورۃ الزمر، عاشیہ آ، اور سورۃ الجاثیہ، عاشیہ ۱، اس کے ساتھ سورۃ السجدہ، عاشیہ 1 بھی نگاہ میں رہے تواس تمہید کی روح سمجھنے میں آسانی ہوگی۔

2. The revelation of the Book is from Allah, the All Mighty, the All Wise.

3. We did not create the heavens

and the earth and what is between them except in truth, and for a term appointed. \*2 And those who disbelieved, from that whereof they are warned, they turn away. \*3

زمین کو اور ہو کچھ انکے درمیان ہے مقرر مگر حق کیباتھ اور ایک وقت مقرر کے لئے 2\*۔ اور وہ لوگ جنول نے کفر کیا اس سے جس سے انہیں خبردار کیا جاتا ہے وہ منہ پھیر انہیں خبردار کیا جاتا ہے وہ منہ پھیر لینے میں 3\*

وَمَا بَيْنَهُمَا اللَّهِ بِالْحَقِّ وَاجَلِ اللَّهِ بِالْحَقِّ وَاجَلِ اللَّهِ بِالْحَقِّ وَاجَلِ اللَّهِ مِن اللَّهِ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّا مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ م

\*2 For explanation, see Surah Al-Anaam, Ayat 73; Surah Younus, Ayats 5-6; Surah Ibrahim, Ayat 19; Surah Al-Hijr, Ayat 85; Surah An-Nahl, Ayat: 3; Surah Al-Anbiya, Ayats 16-18; Surah Al-Muminun, Ayat 115; Surah Al-Ankabut, Ayats 44; Surah Ar-Room, Ayat 8 and the corresponding E.Ns.

2\*تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، سورۃ الانعام آیت ۷۰، سورۃ یونس آیت ۵-۲، سورہ ابراہیم آیت ۱۹، سورۃ النجر آیت ۸۵، سورۃ النجل آیت ۳، سورۃ الانبیاء آیت ۱۱۸، سورۃ المومنون آیت ۱۱۵، سورۃ العنجوت آیت ۲۱–۱۸، سورۃ الروم آیت ۸۵۔

\*3 That is, the fact is that this universe is not a purposeless plaything but a purposeful, wise system in which the decisions regarding the good and the bad, the oppressor and the oppressed, will necessarily be based on justice. The present system of the universe is not permanent and eternal, but it has a fixed term appointed for it on the expiry of which it will inevitably come to an end. For the court of Allah also there is a settled time and it will certainly be established when the time for it reaches its

term. But the people who have refused to believe in Allah's Prophet (peace be upon him) and His Book, have an aversion to these truths. They are least mindful of this that a time has to come when they will have to render an account of their deeds. They think that the Messenger (peace be upon him) of Allah has done them a great wrong by warning them of these truths, whereas he has done them a great good by fore-warning them not only of the time when they will be subjected to accountability but also of what they will be questioned at that time so that they may prepare themselves accordingly.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

To understand the following discourse it should be borne in mind that man's basic error is the one that he commits with regard to determining his belief about God. In this regard, the adoption of a creed carelessly on the basis of mere hearsay, without any serious and deep thought and investigation is a stupendous folly, which vitiates man's entire attitude towards life in the world and ruins his destiny for ever afterwards. But the reason why man becomes involved in this dangerous kind of heedlessness is that he regards himself as irresponsible and un-answerable and develops the misunderstanding that whatever creed he may adopt about God, it would make no difference, because either there is no life after death in which he might have to face accountability, or if there is any such life and he is also called to account, the beings of whom he is a devotee, will save him from any evil fate. This same lack of the sense of responsibility renders him frivolous in the selection of a religious creed, and on the basis of the same

he fabricates all sorts of absurd creeds, from atheism to every form of polytheism, or adopts the creeds fabricated by others. 3 \* يعنى واقعى حقيقت تويه ہے كه يه نظام كائنات ايك بے مقصد كھلونا نهيں بلكه ايك با مقصد حكيانه نظام نظام ہے جس میں لازماً نیک و بداور ظالم و مظلوم کا فیصلہ انصاف کے ساتھ ہونا ہے، اور کائنات کا موجودہ نظام دائمی وابدی نہیں ہے بلکہ اسکی ایک خاص عمر مقرر ہے جس کے خاتمے پر اسے لازماً درہم برہم ہوجانا ہے، اور خداکی عدالت کے لیے مجھی ایک وقت طے شدہ ہے جس کے آنے پر وہ ضرور قائم ہونی ہے، لیکن جن لوگوں نے خدا کے رسول اور اس کی کتاب کو ماننے سے انکار کر دیا ہے وہ ان حقائق سے منہ موڑے ہوئے ہیں۔ انہیں اس بات کی کچھ فکر نہیں ہے کہ ایک وقت ایسا آنے والا ہے جب انہیں اپنے اعال کی جواب دہی کرنا ہوگی۔ وہ مجھتے ہیں کہ ان حقیقتوں سے خبردار کر کے خدا کے رسول نے ان کے ساتھ کوئی ہرائی کی ہے، مالانکہ یہ ان کے ساتھ بہت بڑی مجلائی ہے کہ اس نے محاہبے اور باز پرس کا وقت آنے سے پہلے ان کونہ صرف یہ بتا دیا کہ وہ وقت آنے والا ہے، بلکہ یہ بھی ساتھ ساتھ بتا دیا کہ اس وقت ان سے کن امور کی بازیرس ہوگی تاکہ وہ اس کے لیے تیاری کر سکیں۔ آگے کی تقریر مجھنے کے لیے یہ بات نگاہ میں رہنی چاہیے کہ انسان کی سب سے بڑی بنیادی غلطی وہ ہے جو وہ خدا کے متعلق اینے عقیدے کے تعین میں کرتا ہے۔ اس معاملہ میں سہل نگاری سے کام لے کر کسی گھرے اور سنجیدہ فکر و تحقیق کے بغیرایک سر سری یا سنا سنایا عقیدہ بنا لینا ایسی عظیم حاقت ہے جو دنیا کی زندگی میں انسان کے پورے رویے کو، اور ابدلآباد تک کے لیے اس کے انجام کو خراب کر کے رکھ دیتی ہے۔ لیکن

جس وجہ سے آدمی اس خطرناک سمل انگاری میں مبتلا ہو جاتا ہے وہ یہ ہے کہ وہ اپنے آپ کو غیر ذمہ دار اور غیر جواب دہ سمجھ لیتا ہے اور اس غلط فہمی میں پڑ جاتا ہے کہ خدا کے بارے میں جو عقیدہ بھی میں اختیار کر لوں اس سے کچھ فرق نہیں پڑتا کیونکہ یا تو مرنے کے بعد سرے سے کوئی زندگی نہیں ہے جس میں مجھے کسی باز پر سسے کچھ فرق نہیں ہے جس میں مجھے کسی باز پر سسے سابقہ پیش آئے، یا اگر ایسی کوئی زندگی ہو اور وہاں باز پر سسمجھی ہو تو جن ہستیوں کا دامن میں نے تھام رکھا ہے وہ مجھے انجام بدسے بچا لیس گی۔ یہی احماس ذمہ داری کا فقدان آدمی کو مذہبی عقیدے دے کرانتخاب

میں غیر سنجیدہ بنا دیتا ہے اور اسی بنا پر وہ بڑی بے فکری کے ساتھ دہریت سے لیکر شرک کی انتہائی نا معقول صورتوں تک طرح طرح کے لغو عقیدے خود گھڑتا ہے یا دوسروں کے گھڑے ہوئے عقیدے قبول کر لتا ہر

4. Say: Have you thought that which you invoke besides Allah, show me what have they created of the earth, or have they any partnership in the heavens. Bring me a book before this, or some remnant knowledge if you are truthful. \*4

کہو کیا تم نے سوچا ہے جگو تم کیارتے ہواللہ کے سواتو مجھے دکھاؤ کیا پیدا کیا ہے انہوں نے دکھاؤ کیا پیدا کیا ہے انہوں نے زمین میں یا انکی کوئی شرکت ہے آؤمیرے پاس آسمانوں میں ۔ لے آؤمیرے پاس کوئی کتاب اس سے پہلے کی ۔ یا کوئی بقیہ نشانی علم کی اگر تم ہوسچے کوئی بقیہ نشانی علم کی اگر تم ہوسچے کے۔ یا دی ہوسچے کے دیا دی ہوسچے کے۔ یا دی ہوسچے کے دیا دی ہوسچے کے۔ یا دی ہوسچے کے دیا دی ہو ہے کے دیا دی ہوسچے کے دیا دی ہوسچے کے دیا دی ہوسچے کے دیا دی ہو ہے دیا دی ہوسچے کے دیا دی ہوسے کے دی ہوسے کے دیا دی ہوسے کے دیا دی ہوسے کے دی ہوسے

قُلُ اَمَءَيْتُمُ مَّا تَدُعُونَ مِنَ دُوْنِ اللهِ اَمُوْنِ مَاذَا خَلَقُوْا مِنَ اللهِ اَمُوْنِ مَاذَا خَلَقُوْا مِنَ الْاَمْضِ الْمُ لَمُّمُ شِرُكُ فِي اللهِ الْمُرْفِ اللهُ مُونِ اللهُ مُونِ اللهُ مُونِ اللهُ مُونِ اللهُ مُونَ اللهُ مُونَ اللهُ مُونَ اللهُ مُونَ عَلَمٍ اِنْ كُنْتُمُ طَلِقِيْنَ مُونِ عَلَمٍ اِنْ كُنْتُمُ طَلِقِيْنَ مُونِ عِلْمٍ اِنْ كُنْتُمُ طَلِقِيْنَ مُونَ عِلْمٍ اِنْ كُنْتُمُ طَلِقِيْنَ مَا اللهِ الل

\*4 As the addresses are a polytheistic people, they are being told the reality of the irrational creed in which they persisted carelessly due to lack of the sense of responsibility. Along with acknowledging Allah as the Creator of the universe they had made many other beings their deities. They invoked them, regarded them as fulfillers of their needs and removers of hardships, prostrated themselves and made offerings before them, and thought they had the powers of making and unmaking of their destinies. About the same beings, they are being asked: On what basis have you made them your deities?

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Obviously, there can be only two bases for regarding someone as an associate in worship along with Allah: Either man himself should know through some means of knowledge that his deity too has a share in making the earth and heavens, or Allah Himself may have stated that so and so also is His associate in the functions of Godhead. Now, if a polytheist can neither make the claim that he possesses direct knowledge of his deity's being an associate of God, nor he can show in a Book sent by God that God Himself has appointed somebody as His associate, his creed would inevitably be baseless.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

In this verse, "a Book revealed before this" implies a Book sent by Allah before the Quran, and some remnant of knowledge, implies some part of the teachings of the Prophets and righteous men of the ancient times, which may have reached the later generations reliably. There is no tinge of shirk in whatever man has received through these two means. All the heavenly Books unanimously present the same Tauhid to which the Quran invites the people, and no existing remnant of the ancient lore bears evidence to this that some Prophet or saint or righteous man might have taught the people to serve and worship any other than God. Even if we do not take a Book to mean a divine Book and remnant of knowledge the knowledge bequeathed by the Prophets and righteous men, no authentic book or the research made by a scholar of religious or secular lore has pointed out that such and such a thing in the earth or the heavens has been created by such and such a saint or god, or a certain blessing of the

of life which man is benefiting from in the universe has been created by such and such a deity instead 4\* چونکہ مخاطب ایک مشرک قوم کے لوگ ہیں اس لیے ان کو بتایا جا رہا ہے کہ احباس ذمہ داری کے فقدان کی وجہ سے وہ کس طرح بے سوچے سمجھے ایک نہایت غیر معقول عقیدے سے چھٹے ہوئے ہیں۔ وہ اللہ تعالیٰ کو خالق کائنات ماننے کے ساتھ بہت سی دوسری ہستیوں کو معبود بنائے ہوئے تھے، ان سے دعائیں ما نگتے۔ تھے، ان کواپنا ماجت روا اور مشکل کثا تنجھتے تھے، ان کے آگے ماتھے رگزتے اور نذر و نیاز پیش کرتے تھے، اور یہ خیال کرتے تھے کہ ہاری قسمت بنانے اور بگاڑنے کے اختیارات انہیں ماصل ہیں۔ انہی ہستیوں کے متعلق ان سے پوچھا جا رہا ہے کہ انہیں آخر کس بنیاد پر تم نے اپنا معبود مان رکھا ہے؟ ظاہر بات ہے کہ الله تعالیٰ کے ساتھ کسی کو معبودیت میں حصہ دار قرار دینے کے لیے دو ہی بنیادیں ہو سکتی ہیں۔ یا تو آدمی کو خود کسی ذریعہ علم سے یہ معلوم ہوکہ زمین وآسمان کے بنانے میں واقعی اس کا بھی کوئی حصہ ہے۔ یا الله تعالیٰ نے آپ سے یہ فرمایا ہوکہ فلاں صاحب بھی خدائی کے کام میں میرے شریک ہیں۔ اب اگر

ہے کہ الله تعالیٰ کے ساتھ کسی کو معبودیت میں صد دار قرار دینے کے لیے دو ہی بنیادیں ہو سکتی ہیں۔ یا تو آدمی کو خود کسی ذریعہ علم سے یہ معلوم ہو کہ زمین و آسمان کے بنانے میں واقعی اس کا بھی کوئی صد ہے۔ یا الله تعالیٰ نے آپ سے یہ فرمایا ہو کہ فلال صاحب بھی فدائی کے کام میں میرے شریک ہیں۔ اب اگر کوئی مشرک نہ یہ دعویٰ کر سکتا ہو کہ اسے اپنے معبودوں کے شریک فدا ہونے کا براہ راست علم عاصل ہے، اور نہ فداکی طرف سے آئی ہوئی کسی کتاب میں یہ دکھا سکے کہ فدا نے خود کسی کو اپنا شریک قرار دیا ہے تولا علیہ اس کا عقیدہ قطعی بے بنیاد ہی ہوگا۔

اس آیت میں '' پہلے کی کتاب'' سے مراد کوئی ایسی کتاب ہے جو قرآن سے پہلے الله تعالیٰ کی طرف سے بھیجی گئی ہو۔ اور علم کے ''بقیہ'' سے مراد قدیم زمانے کے انبیاء اور صلحاء کی تعلیات کا کوئی ایسا حسہ ہے جو بعد کی نسلوں کو کسی قابل اعتماد ذریعہ سے پہنچا ہو۔ اور دونوں ذرائع سے جو کچھے بھی انسان کو ملا ہے اس میں کہیں شہرک کا شائبہ تک موجود نہیں ہے۔ تمام کتب آسمانی بالاتفاق وہی توحید پیش کرتی ہیں جس کی طرف قرآن دعوت دے رہا ہے۔ اور علوم اولین کے جتنے نقوش بھی بچے کچھے موجود ہیں ان میں بھی کہیں اس امرکی شمادت نہیں ملتی کہ کسی نبی یا ولی یا مرد صالح نے کبھی لوگوں کو خدا کے سواکسی اور کی بندگی و عبادت امرکی شعادت نہیں ملتی کہ کسی نبی یا ولی یا مرد صالح نے کبھی لوگوں کو خدا کے سواکسی اور کی بندگی و عبادت کرنے کی تعلیم دی ہو۔ بلکہ اگر کتاب سے مراد کتاب الٰہی، اور بقیہ علم سے مراد انبیاء و صلحاء کا چھوڑا ہو علم نہ

بھی لیا جائے، تو دنیا کی کسی علمی کتاب اور دینی یا دنیوی علوم کے کسی ماہر کی تحقیقات میں بھی آج تک اس امر کی نشان دہی نہیں کی گئی ہے کہ زمین یا آسمان کی فلال چیز کو خدا کے سوا فلال ہزرگ یا دیوتا نے پیدا کیا ہے، یا انسان جن نعمتوں سے اس کائنات میں متمتع ہورہا ہے ان میں سے فلال نعمت خدا کے بجائے فلال معبود کی آفریدہ ہے۔

5. And who could be more astray than him who invokes besides Allah, those who cannot respond to him until the Day of Resurrection. \*5 And they are of their calls, unaware. \*6

اور کون بردھ کر گمراہ ہو سکتا ہے اس
سے جو لکارتاہے اللہ کے سوا
انہیں جو نہ جواب دے سکیں
انہیں جو نہ جواب دے سکیں
اسے قیامت کے دن تک 5\* اور
وہ ہول انکی لکارسے بے خبر۔ 6\*

\*5 "Cannot respond to him": Cannot answer the supplications of any one. That is, these gods do not possess the powers by virtue of which they could give decisions on the prayers and petitions of their devotees. (For further explanation, see E.N. 33 of Surah Az-Zumar).

"Until the Day of Resurrection" means that as long as the world lasts they will get no answer to their supplications and prayers from their deities, but when Resurrection will have taken place, the deities will turn hostile to their worshipers themselves, as becomes explicit from the next verse.

5\* جواب دینے سے مراد جوابی کاروائی کرنا ہے نہ کہ الفاظ میں بآواز جواب دینا یا تحریر کی شکل میں لکھ کر بھیج

دینا۔ مطلب یہ ہے کہ کوئی شخص اگر ان معبودوں سے فریاد یا استفاقہ کرے، یا ان سے کوئی دعا مانگے، تو پوئکہ ان کے ہاتھ میں کوئی طاقت اور کوئی افتیار نہیں ہے، اس لیے وہ اس کی در نواست پر کوئی کار روائی نفی یا اثبات کی شکل میں نہیں کر سکتے۔ (مزید تشریح کے لیے ملاظہ ہو جلد چارم، الزمر، حاشیہ نمبر33) قیامت تک جواب نہ دے سکنے کا مطلب یہ ہے کہ جب تک یہ دنیا باقی ہے اس وقت تک تو معاملہ صرف اسی مدپر رہے گاکہ ان کی دعاؤں کا کوئی جواب ان کی طرف سے نہ ملے گا، لیکن جب قیامت آ جائے گی تواس سے آگے بڑھ کر معاملہ یہ پیش آئے گاکہ وہ معبود اپنے ان عابدوں کے الئے دشمن ہوں گے، جیسا کہ آئے گی آئیت میں آرہا ہے۔

\*6 That is, they do not even hear the supplications of the supplicants, neither through their own ears nor through any other means. This thing can be elaborated like this: The being whom the polytheists the world over have been invoking are divided into three categories:

- (1) Lifeless and inanimate creation.
- (2) The pious men who have passed away.
- (3) The wicked men who had themselves gone astray, and who misled others and passed away.

As for the first category of the deities they will naturally remain unaware of the supplications of their worshipers. As for the deities of the second kind, who were favorites with their God, there are two reasons of their remaining unaware: (a) They are in the presence of Allah in a state where human voices cannot reach them directly; and (b) even Allah and His angels do not inform them that the people whom they had been teaching to invoke Allah alone in the world, were invoking them instead, for no information could cause them a greater shock than this, and Allah does not at all like to vex the souls of His

righteous servants.

Now if we consider the case of the third kind of the deities, we shall see that there are two reasons also of their remaining unaware: (a) That they have been placed in confinement as the accused, and no voice from the world can reach them; and (b) that even Allah and His angels do not convey to them the news that their mission is flourishing in the world, and the people have set them up as deities, for this news would be a happy news for them, and Allah does not like to make the wicked people happy.

In this connection, one should also understand that Allah conveys to His righteous servants the greetings of peace and prayers of mercy from the people of the world, for these things are a source of joy and pleasure for them. Likewise, He informs the culprits of the curses, censures and condemnations of the people of the world, as the disbelievers killed in the Battle of Badr were made to hear the curse of the Prophet (peace be upon him) according to a Hadith, for it is a cause of anguish for them. But anything which might cause distress to the righteous people and joy to the culprits is not conveyed to them. This explanation makes the truth about the question of hearing by the dead plain and easy to understand.

6 \* یعنی ان تک ان بکار نے والوں کی بکار سرے سے پہنچی ہی نہیں۔ نہ وہ خود اپنے کانوں سے اس کو سنتے میں ، نہ کسی ذریعہ سے ان تک یہ اطلاع پہنچی ہے کہ دنیا میں کوئی انہیں بکار رہا ہے۔ اس ارشاد الٰہی کو تفصیلاً بوں سمجھے کہ دنیا ہم کے مشرکین خدا کے سوا جن ہستیوں سے دعائیں مانگتے رہے میں وہ تین اقسام کے میں۔ ایک، بے روح اور بے عقل مخلوقات دوسرے، وہ ہزرگ انسان جوگزر کے میں۔ تیسرے، وہ گمراہ

انسان جو خود بگرے ہوئے تھے اور دوسروں کو بگاڑ کر دنیا سے رخصت ہوئے۔ پہلی قسم کے معبودوں کا تواپنے عابدوں کی دعاؤں سے بے خبر رہنا ظاہر ہی ہے۔ رہے دوسری قسم کے معبود، جو الله کے مقرب انسان تھے، توان کے بے خبرر سے کے دو وجوہ ہیں۔ ایک بیر کہ وہ اللہ کے ہاں اس عالم میں ہیں جال انسانی آوازیں ان تک نہیں چہنچتیں۔ دوسرے یہ کہ اللہ اور اس کے فرشتے بھی ان تک یہ اطلاع نہیں پہنچاتے کہ جن لوگوں کوآپ ساری عمر اللہ سے دعا مانگنا سکھاتے رہے تھے وہ اب الٹی آپ سے دعائیں مانگ رہے ہیں، اس لیے کہ اس اطلاع سے بردھ کر ان کو صدمہ پہنچانے والی کوئی چیز نہیں ہو سکتی،اور الله اپنے ان نیک بندوں کی ارواح کواذیت دینا ہر گزیسند نہیں کرتا۔ اس کے بعد تلیسری قسم کے معبودوں کے معاملہ پر غور کیھیے تو معلوم ہو گاکہ ان کے بے خبر رہنے کے بھی دوہی وجوہ ہیں۔ ایک بیا کہ وہ ملزموں کی حیثیت سے اللہ کے ہاں حوالات میں بند ہیں جاں دنیا کی کوئی آواز انہیں نہیں چہنچتی۔ دوسرے یہ کہ الله تعالیٰ اور اس کے فرشتے بھی انہیں یہ اطلاع نہیں پہنچاتے کہ تمہارا مثن دنیا میں خوب کامیاب ہو رہا ہے اور لوگ تمہارے چھے تہیں معبود بنائے بیٹے ہیں، اس لیے کہ یہ خبریں ان کے لیے مسرت کی موجب ہوں گی، اور خدا ان ظالموں کو ہر گز خوش نہیں کرنا جا ہتا۔ اس سلسلے میں یہ بات بھی سمجھ لینی چاہی کہ الله تعالی اپنے نیک بندوں کو دنیا والوں کے سلام اور ان کی دعائے رحمت پہنچا دیتا ہے کیوں کہ یہ چیزیں ان کے لیے فرحت کے موجب ہیں، اور اسی طرح وہ مجرموں کو دنیا والوں کی لعنت اور پھٹکار سے مطلع فرما دیتا ہے جیسے جنگ بدر میں مارے جانے والے کفار کو ایک ِ مدیث کے مطابق نبی صلی الله علیہ و سلم کی تو یخ سنوا دی گئی، کیونکہ یہ ان کے لیے اذیت کی موجب ہے۔ کیلن کوئی ایسی بات جو صالحین کے لیے رنج کی موجب، یا مجرمین کے لیے فرحت کی موجب ہو وہ ان تک نہیں پہنچائی جاتی۔ اس تشریح سے سماع موتی کے مسلے کی حقیقت بخوبی واضح ہوجاتی ہے۔ وَ إِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوُا اورجب جمع كَ جائين كَ لوَّل تو النَّاسُ كَانُوُا اورجب جمع كَ جائين كَ لوَّل تو لَّهُ مُ اَعُلَا اَءً قَ كَانُو ا بِعِبَا دَهِمَ اوه موجانين كے الحك وشمن اور مو gathered, they will

become enemies to them, and become deniers of their worship. \*7





\*7 That is, they will say: We had neither told the people to invoke us for help, nor are we aware that they used to invoke us. They themselves had presumed that we could fulfill their needs and so had started invoking us.

7\* یعنی وہ صاف صاف کہ دیں گے کہ نہ ہم نے ان سے کبھی یہ کھا تھا کہ تم ہماری عبادت کرنا، اور نہ ہمیں یہ خبرکہ یہ لوگ ہماری عبادت کرتے تھے۔ اپنی اس گمراہی کے یہ خود ذمہ دار ہیں۔ اس کا خمیازہ ان ہی کو محکتنا چاہیے۔ ہمارا اس گناہ میں کوئی حصہ نہیں ہے۔

And when are them recited to Our clear verses, those who disbelieved of the truth when it has reached to them: This is plain magic. \*8

ا بابت جبکہ وہ انکے یاس آ چکا ۔ پیر ہے کھلا جادو۔

وَ إِذَا تُتُلَّى عَلَيْهِمُ النُّنَا اور جب يوهى عاتى مين الك بَيّنتِ قَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا اللّهِ عَالَ اللَّذِيْنَ كَفَرُوْا اللّهِ مارى واضح آيات مكت لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمُ لَهُ هَا مِين وه لوك جنول نے كفركيا حق كى سِحْرٌ مُّبِينٌ ﴿

\*8 It means: When the revelations of the Quran were recited before the disbelievers of Makkah, they realized that the Quran was far superior to human speech. The compositions of their greatest poets, orators and literary men were no match with the un-paralleled eloquence, enchanting oratory, sublime themes and heart-moving style of the Quran. Above all, even the Prophet's (peace be upon him) own words and speech were not comparable with the

discourses that were being sent down to him by God. Those who had known him since childhood knew well the vast difference that was there between his language and words and the words of the Quran, and it was not possible for them to believe that a man who had been living day and night among them for forty years would suddenly one day forge a speech whose diction and style would bear no resemblance with his familiar and known manner of speech and style. This thing made the truth plain before them, but since they were bent upon denial, they would say: This is plain magic, instead of acknowledging it as divine word after witnessing this manifest sign. (They regarded the Quran as magic from another aspect also, which we have explained in our commentary of Surah Al-Anbiya, Ayat 3 and E.N. 5 of Surah Suad).

8\*اس کا مطلب ہے ہے کہ جب قرآن کی آیات کفار مکہ کے سامنے پڑھی جاتی تھیں تو وہ صاف ہے محبوس کرتے تھے کہ اس کلام کی شان انسانی کلام سے بدر جما بلند ہے۔ ان کے کسی شاعر، کسی خطیب، اور کسی برے سے برے ادیب کے کلام کو بھی قرآن کی بے مثل فصاحت و بلاغت، اس کی وجد آفرین خطابت، اس کے جب باند مضامین اور دلوں کو گر ما دینے والے انداز بیان سے کوئی مناسبت نہ تھی۔ اور سب سے بڑی بات یہ ہے کہ نود نبی صلی الله علیہ و سلم کے اپنے کلام کی شان بھی وہ نہ تھی جو غداکی طرف سے آپ پر نان ہونے والے کلام میں نظر آتی تھی۔ جو لوگ بچپن سے آپ کو دیکھتے چلے آرہے تھے وہ نوب جانتے سے کہ آپ کی زبان اور قرآن کی زبان میں کتنا عظیم فرق ہے، اور ان کے لیے یہ باور کرنا ممکن نہ تھا کہ ایک آدمی جو چالیں پیاس برس سے شب وروز ان کے درمیان رہتا ہے وہ لکایک کسی وقت بیٹے کر ایسا کلام گھڑ لیتا ہے جس کی زبان میں اس کی اپنی جانی پیچانی زبان سے قطعا گوئی مثابہت نہیں پائی جاتی۔ یہ چیزان کے سامنے جق کو بالکل بے نقاب کر کے لے آتی تھی۔ مگر وہ چونکہ اپنے کفر پر اڑے رہنے کا فیصلہ کر چکے تھے، سامنے جق کو بالکل بے نقاب کر کے لے آتی تھی۔ مگر وہ چونکہ اپنے کفر پر اڑے رہنے کا فیصلہ کر چکے تھے، سامنے جق کو بالکل بے نقاب کر کے لے آتی تھی۔ مگر وہ چونکہ اپنے کفر پر اڑے رہنے کا فیصلہ کر چکے تھے، سامنے جق کو بالکل بے نقاب کر کے لے آتی تھی۔ مگر وہ چونکہ اپنے کفر پر اڑے رہنے کا فیصلہ کر چکے تھے،

اس لیے اس صریح علامت کو دیکھ کر سیدھی طرح اس کلام کو کلام وحی مان لینے کے بجائے یہ بات بناتے سے کہ یہ کوئی جادو کا کرشمہ ہے۔ (ایک اور پہلو جس کے لحاظ سے وہ قرآن کو جادو قرار دیتے تھے، اس کی تشریح ہم اس سے پہلے کر چکے ہیں۔ ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد سوم، ص 145۔ 146۔ جلد چارم، تفہیر سورت ص، حاشیہ 5)۔

8. Or do they say: He has fabricated it. Say: If have fabricated it, \*9 then you have no power for (protecting) me against Allah at all. He knows best of what you utter about it. Sufficient is He as a witness between me you. \*10 And He is the All Forgiving, the Most Merciful. کیا یہ کھتے ہیں کہ اسنے اسکو گھرالیا

ہے ۔ کمدوکہ اگر میں نے اسکو گھرالیا
لیا ہے \*ق تم اختیار نہیں رکھتے
میرے (بچاؤ کے) لئے اللہ کے
سامنے کچھ بھی۔ وہ نوب جانتا ہے
ہوتم باتیں بناتے ہواسکے بارے
میں۔ کافی ہے وہ گواہ میرے اور
تہمارے درمیان \*10 ۔ اور وہ ہے
نخشے والا مهربان۔ \*11\*

اَمُ يَقُولُونَ افْتَرَامُ قُلُ اِنِ افْتَرَامُ قُلُ اِنِ افْتَرَيْتُهُ قَلَا مُمْلِكُونَ لِيُ افْتَرَالُهُ قُلَ مُمْلِكُونَ لِي مِنَ اللهِ شَيعًا هُو اَعْلَمُ مِمَا تُفِيهُ مُنَ اللهِ شَيعًا هُو اَعْلَمُ مِمَا تُفِيهُ مُن وَيْهِ كَفَى بِهِ شَهِيْلًا تَفْوَيُ وَيُهُ وَ هُو الْخَفُونُ الْحَفُونُ الْحَفُونُ الْحَفُونُ اللَّهِ حِيْمُ فَي اللَّهِ حِيْمُ فَي اللَّهِ عِيمًا اللَّهِ حِيْمُ فَي اللَّهِ عَيْمُ فَي اللَّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

\*9 This interrogative tone expresses great surprise and amazement. It means to say: Are these people so shameless that they accuse Muhammad (peace be upon him) of fabricating the Quran himself? Whereas they know that it cannot be his word and their calling it magic is by itself an express proof that they regard it as an extraordinary word, which cannot be of human composition even according to

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

themselves.

9\*اس سوالیہ طرز بیان میں سخت تعجب کا اندازیایا جاتا ہے۔ مطلب یہ ہے کہ کیا یہ لوگ اتنے بے حیا ہیں کہ

محد صلی الله علیہ وسلم پر قرآن خود گھڑلانے کا الزام رکھتے ہیں؟ عالانکہ انہیں خوب معلوم ہے کہ یہ ان کا تصنیف کردہ کلام نہیں ہوسکتا، اور ان کا اسے سحر کہنا خود اس امر کا صریح اعتراف ہے کہ یہ غیر معمولی کلام ہے جس کا کسی انسان کی تصنیف ہونا ان کے اپنے نزدیک بھی ممکن نہیں ہے۔

\*10 As it was quite evident that their accusation was baseless and motivated by stubbornness, there was no need to present arguments to refute it. Therefore, only this much was regarded as a sufficient response: If I have really fabricated something and committed a grave crime by imputing it to Allah, as you accuse me of, you will not be able to rescue me from Allah's punishment. But if it is really Allah's Word, and you are rejecting it by bringing false accusations, Allah Himself will deal with you. For the reality is not hidden from Allah, and He is sufficient to decide between the truth and falsehood. If the whole world calls some one a liar, although he is truthful in Allah's knowledge, the final decision will be in his favor. On the country, if the whole world regards some one as truthful though he is a liar in the knowledge of Allah, he will be regarded as a liar in the final judgment. Therefore, do not confuse things but pay heed to your final end.

10\* چونکہ ان کے الزام کا محض بے اصل اور سرا سر ہٹ دھرمی پر مبنی ہونا بالکل ظاہر تھا اس لیے اس کی تردید میں دلائل پیش کرنے کی کوئی عاجت نہ تھی۔ پس یہ کھنے پر اکتفا کیا گیا کہ اگر واقعی میں نے نود ایک کلام تصنیف کر کے الله کی طرف منسوب کرنے کا جرم عظیم کیا ہے، جیباکہ تم الزام رکھتے ہو، تو مجھے خدا کی پکرا سے بچانے کے لیے تم مذ آؤگے، لیکن اگریہ خدا ہی کا کلام ہے اور تم جھوٹے الزامات رکھ رکھ کر اسے رد کر رہے ہو تو اللہ تم سے نمٹ لے گا۔ حقیقت اللہ سے چھی ہوئی نہیں ہے، اور جھوٹ چ کا فیصلہ کرنے کے لیے وہ بالکل کافی ہے۔ ساری دنیا اگر کسی کو جھوٹا کھے اور اللہ کے علم میں وہ سچا ہو تو آخری فیصلہ لازماً اسی کے حق میں ہوگا۔ اور ساری دنیا اگر کسی کو سچا کہ دے، مگر اللہ کے علم میں وہ جھوٹا ہو، تو آخر کاروہ جھوٹا ہی قرار پائے گا۔ لہذا الٹی سیدھی باتیں بنانے کے بجائے اپنے انجام کی فکر کرو۔

\*11 Here, this sentence gives two meanings:

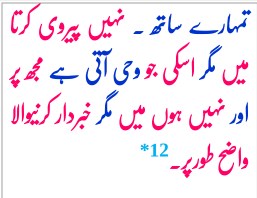
(1) It is in fact Allah's mercy and His forbearance that these people are surviving in the world, although they have no hesitation in declaring Allah's Word as falsehood; otherwise if a merciless and cruel god had been the master of this universe, he would not have allowed such insolent people to live even for a moment in the world.

(2) O unjust people, if you give up your stubbornness even now, the door of God's mercy is still open for you, and whatever misdeeds you may have committed heretofore can be forgiven.

11\*اس مقام پر یہ فقرہ دو معنی دے رہا ہے۔ ایک یہ کی الواقع یہ الله کا رحم اور اس کا درگزر ہی ہے جس کی وجہ سے وہ لوگ زمین میں سانس لے رہے ہیں جنیں فدا کے کلام کو افترا قرار دینے میں کوئی باک نہیں اور نہ کوئی بے رحم اور سخت گیر فدا اس کائنات کا مالک ہوتا تو ایسی جمارتیں کرنے والوں کو ایک سانس کے بعد دوسرا سانس لینا نصیب نہ ہوتا۔ دوسرا مطلب اس فقرے کا یہ ہے کہ ظالمو، اب بھی اس ہٹ دھرمی سے باز آ جاؤ تو فداکی رحمت کا دروازہ تمہارے لیے کھلا ہوا ہے، اور جو کچھ تم نے اب تک کیا ہے وہ معاف ہوسکتا ہے۔

9. Say: I am میں کوئی نیا رسولوں not someone new among the messengers, and I

قُلُ مَا كُنْتُ بِدُعًا مِّنَ الرُّسُلِ وَمَا آدُرِي مَا يُفْعَلُ do not know what will be done to me, nor to you. I do not follow except what is revealed to me, and I am not but a clear warner. \*12





\*12 Its background is this: When the Prophet (peace be upon him) presented himself as Allah's Messenger, the people of Makkah raised different kinds of objections against it. They said: What kind of a Messenger he is who has a family, who moves about in the streets, eats and drinks and lives a common man's life. There is nothing special about him, which might distinguish him above the other people and therefore we may know that Allah has specially made this man His Messenger. Then they said: Had he ban appointed a Messenger by God, He would have sent an angel as an attendant with him who would have announced that he was God's Messenger, and would have punished with a scourge every such person who had behaved insolently towards him. How strange that God should appoint a person as His Messenger and then should leave him alone to roam the streets of Makkah and suffer every kind of humiliation. If nothing else Allah should at least have created a magnificent palace and a blooming garden for His Messenger. He should not have been left to depend on his wife's resources. Besides, these people demanded different kinds of miracles from him and asked news of the unseen. They thought that a person's being

God's Messenger meant that he should possess supernatural powers so that mountains should move at his bidding and deserts at once turn into green fields. He should have the knowledge of the past and the future events and of everything hidden from others.

An answer to the same has been given in these sentences, and each sentence contains a world of meaning.

First, it is said: Tell them, I am not a novel Messenger. That is, my being appointed as a Messenger is not a novel event of its kind in the world so that you may have some confusion about the characteristics of a Messenger. Many Messengers have come to the world before me, and I am not any different from them. Never has a Messenger come, who did not have a family, who did not eat and drink, or who did not live a common man's life. Never has an angel descended as an attendant with a Messenger, heralding his prophethood and carrying a whip before him. Never have gardens and palaces been created for a Messenger and never has a Messenger been spared of the hardships which I am suffering. Never has a Messenger shown a miracle by his own power, or known everything by his own knowledge. Then, how is it that you are bringing forth these strange criteria only to judge my Prophethood?

Then it is said: Tell them also, I do not know what shall befall you tomorrow nor what shall befall me. I only follow that which is revealed to me. That is, I am not a knower of the unseen so that everything of the past and present and future should be known to me, and I should have the knowledge of everything in the world. Not to speak of your

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

future, I do not even know my own future. I only know that of which I am given knowledge by revelation. More than that I have never claimed to know, nor has there ever been a Messenger in the world, who made that claim. It is not a Messenger's job to tell the whereabouts of the lost articles, or tell whether a pregnant woman will deliver a boy or a girl, or whether a sick patient will live or die.

In conclusion, it is said: Say to them, I am no more than a plain warner. That is, I do not possess divine powers so that I may show you the wonderful miracles that you demand from me every next day. My only mission is that I should present the right way before the people, and should warn of an evil end those who do not accept it.

12\*اس ارشاد کا پس منظریہ ہے کہ جب بی صلی الله علیہ و سلم نے اپنے آپ کو خدا کے رسول کی حثیت سے پیش کیا تو ملے کے لوگ اس پر طرح طرح کی باتیں بنانے لئے ۔ وہ کھتے تھے کہ یہ کیما رسول ہے جو بال پچے رکھتا ہے، بازاروں میں چلا چرتا ہے، کھا کہ پیتا ہے، اور ہم جلیے انسانوں کی طرح زندگی بسر کرتا ہے۔ آخر اس میں وہ نرالی بات کیا ہے جس میں یہ عام انسانوں سے مختلف ہواور ہم یہ سمجھیں کہ عاص طور پر اس شخص کو خدا نے رسول بنایا ہوتا تو وہ اس کی اردلی شخص کو خدا نے رسول بنایا ہوتا تو وہ اس کی اردلی میں کوئی فرشتہ بھیجتا ہوا علان کرتا کہ یہ خدا کا رسول ہے، اور ہراس شخص پر عذاب کا کوڑا برسا دیتا ہواس کی شان میں کوئی فراسی گتا ہے ہے آخر کیمے ہو سکتا ہے کہ خدا کسی کو اپنا رسول مقرد کرے اور چراسے یوں ہی میں کوئی فرا سی گتا نی کر پیٹھتا۔ یہ آخر کیمے ہو سکتا ہے کہ خدا کسی کو اپنا رسول مقرد کرے اور چراسے یوں ہی میں ہوئی فراسی چرنے اور ہر طرح کی زیادتیاں سے کے لیے بے سارا چھوڑ دے۔ اور کچھ نمیں تو کم از کم یہی ہوتا کہ خدا اپنے رسول کے لیے ایک شاندار محل اور ایک اسمانا باغ ہی پیدا کر دیتا۔ یہ تو نہ ہوتا کہ اس کے معرب کی باتیں سواری تک میں میہ دور کو وہ لوگ آپ سے طرح طرح کے معجزات کا مطالبہ کرتے تھے اور خمیب کی باتیں سواری تک میں میں نہ ہوء کو کہ آپ سے طرح طرح کے معجزات کا مطالبہ کرتے تھے اور خمیب کی باتیں سواری تک میں میں نہ ہوء کو کہ آپ

آپ سے پوچھتے تھے۔ ان کے خیال میں کسی شخص کا رسول خدا ہونا یہ معنی رکھتا تھاکہ وہ فوق البشری طاقتوں

کا مالک ہو، اس کے ایک اشارے پر پہاڑٹل جائیں اور ریگ زار دیکھتے دیکھتے کشت زاروں میں تبدیل ہو جائیں، اس کو تمام : ماکان و ما یکون کا علم ہو اور پردہ غیب میں چھپی ہوئی ہر چیز اس پر روش ہو۔ یمی باتیں ہی جن کا جواب ان فقروں میں دیا گیا ہے۔ ان میں سے ہر فقرے کے اندر معانی کی ایک دنیا فرمایا، ان سے کھو، رسولوں میں کوئی نیا تو نہیں ہوں ۔ یعنی میرا رسول بنایا جانا دنیا کی تاریخ میں کوئی پہلا واقعہ تو نہیں ہے کہ تہمیں یہ مجھنے میں پریشانی لاحق ہو کہ رسول کیسا ہوتا ہے اور کیسا نہیں ہوتا۔ مجھ سے پہلے بہت سے رسول آ چکے ہیں، اور میں ان سے مختلف نہیں ہوں۔ آخر دنیا میں کب کوئی رسول ایسا آیا ہے جو بال بیچے نہ رکھتا ہو،یا کھاتا پیتا نہ ہو، یا عام انسانوں کی سی زندگی بسر نہ کرتا ہو؟ کس رسول کے ساتھ کوئی فرشتہ اترا ہے جو اس کی رسالت کا اعلان کرتا ہو اور اس کے آگے آگے ہاتھ میں کوڑا لیے پھرتا ہو؟ کس رسول کے لیے باغ اور محلات پیدا کیے گئے اور کس نے خدا کی طرف بلانے میں وہ سختیاں نہیں جھیلیں جو میں جھیل رہا ہوں؟ کون سا رسول ایسا گزرا ہے جو اپنے اختیار سے کوئی معجزہ دکھا سکتا ہویا اپنے علم سے سب کچھ جانتا ہو؟ پھریہ نرالے معیار میری ہی رسالت کو پر کھنے کے لیے تم کمال سے لیے چلے آرہے ہو۔ اس کے بعد فرمایا کہ ان کے جواب میں یہ مبھی کھو کہ میں نہیں جانتا کہ کل میرے ساتھ کیا ہونے والا ہے اور تمهارے ساتھ کیا، میں تو صرف اس وحی کی پیروی کرتا ہوں جو مجھ پر بھیجی جاتی ہے''۔ یعنی میں عالم الغیب نہیں ہوں کہ ماضی، حال، مستقبل سب مجھ پر روش ہوں اور دنیا کی ہر چیز کا مجھے علم ہو۔ تہارا مستقبل تو درکنار، مجھے تواپنا متعلقبل بھی معلوم نہیں ہے۔ جس چیز کا وحی کے ذریعہ سے مجھے علم دے دیا جاتا ہے بس اسی کو میں جانتا ہوں۔ اس سے زائد گوئی علم رکھنے کا میں نے آخر کب دعویٰ کیا تھا، اور گونسا رسول ایسے علم کا مالک جھی دنیا میں گزرا ہے کہ تم میری رسالت کو جانچنے کے لیے میری غیب دانی کا امتحان کیتے پھرتے ہو۔ رسول کا بیہ کام کب سے ہو گیا کہ وہ کھوئی ہوئی چیزوں کے پتے بتائے، یا بیہ بتائے کہ حاملہ عورت لڑ کا جنے گی یا لردگی، یا بیہ بتائے کہ مریض اچھا ہوجائے گا یا مرجائے گا۔

آخر میں فرمایا کہ ان سے کہہ دوکہ میں ایک صاف صاف خبردار کر دینے والے کے سوا اور کچھ نہیں ہوں۔ یعنی

میں خدائی اختیارات کا مالک نہیں ہوں کہ وہ عجیب و غریب معجزے تہیں دکھاؤں جن کے مطالبے تم مجھ سے آئے دن کرتے رہنے ہو۔ مجھے جس کام کے لیے جمیجا گیا ہے وہ تو صرف یہ ہے کہ لوگوں کے سامنے راہ راست پیش کروں اور جو لوگ اسے قبول یہ کریں انہیں برے انجام سے خبردار کر دوں۔

10. Say: Have you thought if it is from Allah and you have disbelieved in it\*13, and has testified a witness of the Children of Israel to (the book) like thereof. So he has believed while you are arrogant. \*14 Indeed, Allah does not guide wrongdoing people.

کوکیا تم نے سوچا ہے آگر ہے ہوا الله کی طرف سے اور تم نے انکار کیا اسکا 13\*اور گواہی دے چکاہے ایک گواہ بنی اسرائیل میں سے اسی جیسی (کتاب) پر۔ پس سے اسی جیسی (کتاب) پر۔ پس وہ ایمان لے آیا جبکہ تم نے شکبر کیا۔ ایک بیٹک الله نہیں ہدایت دیتا ظالم لوگوں کو۔

قُلُ اَمَءَيْتُمْ اِنُ كَانَ مِنَ عِنْ عِنْ عِنْ عِنْ اللهِ وَكَفَرْتُمْ بِهِ وَ شَهِدَ شَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِيَ شَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِيَ الله وَالله وَاله وَالله وَ

\*13 This same theme has been expressed in another way in Surah HaMim As-Sajdah, Ayat 62 above. For explanation, see E.N. 69 of that Surah.

13\* یہ وہی مضمون ہے جو اس سے پہلے ایک دوسرے طریقہ سے سورہ خم السجدہ، آیت 52 میں گزر چکا ہے۔ تشریح کے لیے ملاحظہ ہو جلد چارم، تفسیر سورہ مذکور، حاشیہ 69۔

\*14 A large number of the commentators have taken this witness to imply Abdullah bin Salam, who was a famous Jewish scholar of Madinah, and who believed in the Prophet (peace be upon him) after the migration. As this thing happened in Madinah, these commentators say that

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

this verse was revealed at Madinah. This commentary is based on a statement of Sad bin Abi Waqqas according to which this verse was sent down in respect of Abdullah bin Salam (Bukhari, Muslim, Nasai Ibn Jarir); and on the same basis have several major commentators like Ibn Abbas, Mujahid, Qatadah, Dahhak, Ibn Sirin, Hasan Basri, Ibn and Auf bin Malik al-Ashjai accepted this commentary. But, on the other hand, Ikrimah and Shabi and Masruq say that this verse cannot be about Abdullah bin Salam for this entire Surah was revealed at Makkah. Ibn Jarir Tabari also has preferred this view. He says: The whole previous discourse is an address directed to the pagans of Makkah and the following discourse also is directed to them. In this context it is not conceivable that a verse revealed at Madinah was inserted here. The later commentators who have accepted this second version, do not reject the tradition of Saad bin Abi Waqqas, but have opined that as this verse also applies to Abdullah bin Salam's affirmation of the faith, Saad expressed the opinion, in the tradition of the ancients, that it was sent down with regard to him. This does not, however, mean that when he believed, it was revealed then about him only, but that this verse precisely applied to him and his acceptance of Islam. Apparently, this second view seems to be more correct and

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Apparently, this second view seems to be more correct and reasonable. Now, the question that remains to be answered is: Who is implied by this witness? Some of the commentators who have accepted the second view say that it implies the Prophet Moses (peace be upon him), but the

following sentence: He believed while you showed arrogance, bears no relevance to this explanation. What seems to be nearer the truth is that which the commentator Nisaburi and Ibn Kathir have stated. They say: Here, by a witness is not meant any particular person but a common Israelite. The meaning is this: The teachings that the Quran is presenting before you are not new so that you could deny them by offering the excuse that they were novel teachings which had never been presented before man in the past. Before this these very teachings have been similarly revealed and exist with the Israelites in the form of the Torah and other scriptures, and a common Israelite has already believed in them, and also admitted that Allah's revelation is a means of the coming down of these teachings. Therefore, you cannot make the claim that revelation and these teachings are incomprehensible. The only thing that hinders you from believing is your arrogance and baseless conceit.

14 \* مفرین کے ایک برے گروہ نے اس گواہ سے مراد صنرت عبدالله بن سلام کولیا ہے جو مدینہ طبیبہ کے مشہور یہودی عالم سے اور ہجرت کے بعد نبی صلی الله علیہ و سلم پر ایمان لائے۔ یہ واقعہ چونکہ مدینے میں پلیش آیا تھا اس لیے ان مفسرین کا قول یہ ہے کہ یہ آیت مدنی ہے۔ اس تفسیر کی بنیاد حضرت سعد بن ابی وقاص کا یہ بیان ہے کہ یہ آیت حضرت عبدالله بن سلام کے بارے میں مازل ہوئی تھی (بخاری، مسلم، نسائی، ابن پر بیان ہے کہ یہ آیت حضرت عبدالله بن سلام کے بارے میں مازل ہوئی تھی (بخاری، مسلم، نسائی، ابن جریر)، اور اسی بنا پر ابن عباس، مجاہد، قنادہ، ضحاک، ابن سیرین، حن بصری، ابن زید، اور عوف بن مالک الا شجی علیم متعدد اکابر مفسرین نے اس تفسیر کو قبول کیا ہے۔ مگر دوسری طرف عکرمہ اور شجی اور مسروق کہتے ہیں کہ یہ آیت عبدالله بن سلام رضی الله عنہ کے بارے میں نہیں ہو سکتی کیونکہ یہ پوری سورت مکی ہے۔ ابن جریر طبری نے بھی اسی قول کو ترجیح دی ہ اور ان کا کہنا یہ ہے اوپر سے سارا سلسلہ کلام مشرکین مکہ کو مخاطب جریر طبری نے بھی اسی قول کو ترجیح دی ہ اور ان کا کہنا یہ ہے اوپر سے سارا سلسلہ کلام مشرکین مکہ کو مخاطب

کرتے ہوئے چلا آرہا ہے اور آگے مجھی سارا خطاب انہی سے ہے، اس سیاق و سباق میں یکایک مدینے میں نازل ہونے والی ایک آیت کا آ جانا قابل تصور نہیں ہے۔ بعد کے جن مفسرین نے اس دوسرے قول کو قبول کیا ہے وہ حضرت سعد بن ابی وقاص کی روایت کورد نہیں کرتے، بلکہ ان کا خیال یہ ہے کہ یہ آیت چونکہ حضرت عبدالله بن سلام کے ایمان لانے پر مجھی چیاں ہوتی ہے، اس لیے حضرت سعدنے قدماء کی عادت کے مطابق یہ فرمان دیا کہ یہ ان کے بارے میں نازل ہوئی۔ اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ جب وہ ایمان لائے اس وقت ان ہی کے بارے میں یہ نازل ہوئی، بلکہ اس کا مطلب صرف یہ ہے کہ وہ اس آیت کے ٹھیک ٹھیک مصداق ہیں اور ان کے قبول ایان پریہ بوری طرح چیاں ہوتی ہے۔ بظاہریہی دوسرا قول زیادہ صیحے اور معقول محوس ہوتا ہے۔ اس کے بعدیہ سوال حل طلب رہ جاتا ہے کہ اس ''گواہ'' سے مراد کون ہے۔ جن مفسرین نے اس دوسرے قول کواختیار کیا ہے ان میں سے بعض کہتے ہیں کہ اس سے مراد موسیٰ علیہ السلام ہیں لیکن بعد کا یہ فقرہ کہ '' وہ ایان لے آیا اور تم اپنے تھمنڈ میں پرے رہے''۔ اس تفییر کے ساتھ کوئی مناسبت نہیں رکھتا۔ زیادہ صیح بات وہی معلوم ہوتی ہے جو مفسر نیشا پوری اور ابن کثیر نے بیان کی ہے کہ یہاں گواہ سے مراد کوئی شخص نہیں، بلکہ بنی اسرائیل کا عام آدمی ہے۔ ارشاد الهی کا مدعا یہ ہے کہ قرآن مجید جو تعلیم تمہارے سامنے پیش کر رہا ہے یہ کوئی انوٹھی چیز بھی نہیں ہے جودنیا میں پہلی مرتبہ تمحارے ہی سامنے پیش کی گئی ہواور تم یہ عذر کر سکوکہ ہم یہ نرالی باتیں کیسے مان لیں جو نوع انسانی کے سامنے کبھی آئی ہی نہ تھیں۔ اس سے پہلے یہی تعلیات اسی طرح وحی کے ذریعہ سے بنی اسرائیل کے سامنے توراۃ اور دوسرے کتب آسانی کی شکل میں آ چکی ہیں، ایک عام آ دمی ان کو مان چکا پید ہے، اور یہ بھی تسلیم کر چکا ہے کہ الله کی وحی ان تعلیات کے نزول کا ذریعہ ہے۔ اس لیے تم لوگ یہ دعوی نہیں کر سکتے کہ وحی اور یہ تعلیات ناقابل قم چیزیں ہیں۔ اصل بات صرف یہ ہے کہ تمہارا غرور و تکجر اور بے بنیاد غرور ایمان لانے میں مانع ہے۔ 11. And said those وَقَالَ النَّذِيْنَ كُفَرُوا لِلَّذِيْنَ اور كما ان لولول نے جنول نے كفر who disbelieved of امَنُوا لَوُ كَانَ خَيْرًا مَّا كِيا ان كَ بارك ميں جو ايان those who believed:

If it had been any good, they would not have preceded ustoit.\*15And when they are not guided by it, they will say: This is ancient lie.\*16

سَبَقُوْنَا اللَّهِ أَوَ إِذْ لَمْ اللَّهِ كَمُ الرَّ مِونَا بِيهِ مُجْهِ مِعْرَتُونَهُ يَهْتَكُوْا بِهِ فَسَيَقُوْلُوْنَ هِٰنَآ سِبَقَتْ لِهِ فَسَيَقُوْلُوْنَ هِٰنَآ سِبَقَتْ لِهِ مِاتِّهِ مِم س اسكيطرف\_ <sup>15\*</sup> اورجب منه مدايت یاب ہوئے وہ اس سے تو کمیں گے ۔ یہ ہے جھوٹ پرانا ۔\*16

ٳڣؙڮۘٛۊؘڔؽؗۄ۫ڰ

\*15 This is one of those arguments that the chiefs of the Quraish employed to beguile and mislead the common people against the Prophet (peace be upon him). They said: If the Quran were really based on the truth and Muhammad (peace be upon him) were inviting towards a right thing, the chiefs and the elders and the noblemen of the community would have been in the forefront to accept it. How could it be that a few young boys and mean slaves only should accept a reasonable thing but the distinguished men of the nation, who are wise and experienced, and who have been held as reliable by others, would reject it? This was the deceptive reasoning by which they tried to make the common people believe that there was something wrong with the new message; that is why the elders of the people were not believing it. Therefore, they also should avoid it. 15\* بیر ان دلائل میں سے ایک ہے جو قریش کے سردار عوام الناس کونبی صلی الله علیہ وسلم کے خلاف

ایک صیح بات کی طرف دعوت دے رہے ہوتے توقوم کے سردار اور شیوخ اور معززین آگے براھ کر اس کو قبول کرتے۔ آخریہ کیسے ہو سکتا ہے کہ چند نا تجربہ کار لوٹے اور چند کمتر درجہ کے غلام توایک معقول بات کو

به کا نے کیے لیے استعال کرتے تھے۔ ان کا کہنا یہ تھا کہ اگر یہ قرآن ہر حق ہوتا اور محد ( صلی الله علیہ و سلم )

رہی ہے، اس کورد کر دیں۔ اس پر فریب استدلال سے وہ عوام کو مطبئن کرنے کی کوشش کرتے تھے کہ اس نئی دعوت میں خرابی ہے اسی لیے توقوم کے اکابر اس کو نہیں مان رہے ہیں، لہذا تملوگ بھی اس سے دور بھا گو۔ \*16 That is, they regard themselves as a criterion of the truth and falsehood. They think that whatever (guidance) they reject must be falsehood. But accepting them since thousands of years also were devoid of wisdom and knowledge, and the whole wisdom has now become these people's monopoly.

مان لیں اور قوم کے بڑے بڑے لوگ، جو دانا اور جماندیدہ ہیں، اور جن کی عقل و تدبیر پر آج تک قوم اعتاد کرتی

16\* یعنی ان لوگوں نے اپنے آپ کو حق و باطل کا معیار قرار دے رکھا ہے۔ یہ سمجھتے ہیں کہ جس ہدایت کو یہ قبول مذکریں وہ ضرور ضلالت ہی ہونی جا ہیے۔ لیکن یہ اسے نیا جھوٹ کہنے کی ہمت نہیں رکھتے، کیونکہ اس سے پہلے بھی انبیاء علیم السلام یہی تعلیات پیش کرتے رہے ہیں، اور تمام کتب آسمانی جواہل کتاب کے پاس موجود ہیں، ان ہی عقائد اور ان ہی ہدایات سے جھری ہوئی ہیں۔ اس کیے یہ اسے پرانا جھوٹ کہتے ہیں۔ گویا ان کے نزدیک وہ سب لوگ بھی دانائی سے محروم تھے جو ہزاروں برس سے ان حقائق کو پیش كرتے اور مانتے چلے آرہے ہیں، اور تمام دانائی صرف اللے جھے میں آگئی ہے۔

12. And before this was the book of Moses as a guide and a mercy. And this is a Book confirming (that) the Arabic tongue, that it may warn those who have wronged, and be a good

وَ مِنْ قَبُلِهِ كِتْبُ مُؤْسَى اوراس سے سلے تھی كتاب موسىٰ كتاب (اسكى) تصديق كرنے والى عربی زبان میں تاکہ یہ خبردار کردےان لوگوں کو جنہوں نے ظلم کیا 17\*۔ اور خوشخبری ہو نیکو کاروں

اِمَامًا وَ مَحْمَةً وهَانَا كِتُبُ كَا رَبِعُ اور رحمت اور يہ ہے مُّصَدِّقُ لِسَانًا عَرَبِيًّا لِيُنُنِى النَّذِينَ ظَلَمُوا "وَبُشُرِي لِلْمُحُسِنِينَ ﴿

for the tidings doers of good.

\*17 To warn the wrongdoers: To warn of the evil end those who are being unjust to themselves and to the truth itself by disbelieving in Allah and serving others than Allah, and are involved because of this deviation of theirs in the evils of morals and deeds, which have filled human society with every kind of wickedness and injustice.

17\* یعنی ان لوگوں کو انجام بدسے خبردار کر دیے جو اللہ سے کفر اور غیر اللہ کی بندگی کر کے اپنے اوپر اور حق و صداقت پر ظلم کر رہے ہیں ، اور اپنی اس گمراہی کی وجہ سے اخلاق اور اعال کی ان برائیوں میں مبتلا ہیں جن سے انسانی معاشرہ طرح طرح کے مظالم اور بے انصافیوں سے محرگیا ہے۔

13. Indeed, those said: who Lord is Allah, then they stayed steadfast (on it), there shall then be no fear upon them, they shall nor grieve. \*18

اِنَّ الَّذِيْنَ قَالُوًا رَبِّنَا اللهُ ثُمَّ اللهُ عُمَّ اللهُ عَلَى اللهُ عَارا اسْتَقَامُوْا فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمُ السِبِ بِمِ وه (اس پر) قائم رہے توبہ کچھ ہو گا خوت ان پر اور یہ وہ غمناک ہول گے۔\*18

وَلاهُمْ يَحْزَنُونَ ﴿

\*18 For explanation, see E.Ns 33 to 35 of Surah HaMim As-Sajdah.

18 \* تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد چارم، مم السجدہ، عاشیہ نمبر33 تا 35۔

14. Those are the companions of the Garden, abiding forever therein, a reward for what

خلِلِينَ فِيْهَا عَجزَاءً عِمَا ميشه اس مين ـ بدله اس كا جووه

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

اُولِيَكَ اَصْحْبُ الْجُنَّةِ يَى لُوكَ مِينَ اللَّهِ مِنْ رَمِينَ كُ كَانْوُا يَعْمَلُون اللهِ اللهِ مَعْمَلُون اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المَّالِيِيِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي ا

they used to do. 15. And We have enjoined upon man to be kind to his parents. His mother carried him with hardship and she gave him birth with hardship. And his bearing and his weaning is thirty months. when he reached to his full strength, and reached forty years, he said: O my Lord, enable me that I may be grateful for Your favor which You bestowed have upon me and upon my parents, and that I may righteous deeds as may please You, \*20 and make righteous for me offspring. my

اور ہم نے وصیت کردی انسان کو اسکے والدین کے ساتھ بھلائی ل**نے کی ۔ اٹھانے رکھا اسکو اسک**ی ماں نے تکلیف سے اور جنااسے تکلیف ہی سے ۔ اور اسکا حل اور اسكا دوده چهران مواتيس ماه مين 19\* يهال تك كه جب پهنچ گيا وه اپنی پوری طاقت کو اور ہوگیا جالیں برس کا توکھا اس نے اے میرے رب مجھے توفیق دے کہ شکرگذار بنول تیری نعمت کا جو تو نے عطا کی مجھے اور میرے والدین کو اور پیہ کہ میں کروں نیک عل جنکو تو پسند کرے۔\*20 اور نیک بنا دے میرے لئے میری اولا د کو۔ بیثک میں نے توبہ کی تیرے حضور اور بیشک میں ہوں فرمانبرداروں میں

\*\*\*\*\*\*\*

وَ وَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ إحسنا حَمَلتُهُ أُمُّهُ كُرُهًا وّ وَضَعْتُهُ كُرُهًا ۚ وَ حَمُلُهُ وَ فِطلُهُ ثَلْثُونَ شَهُرًا مُحَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُلَّهُ وَ بَلَغَ أَرُبَعِيْنَ سَنَةً \*قَالَ مَتِ اَوْزِعُنِي آنُ أَشُكُرَ نِعُمَتَكَ اللَّهِ آنُعَمْتَ عَلَىٰ وَعَلَىٰ وَالِدَىٰ وَ أَنْ أَعُمَلَ صَالِحًا تَرُضُهُ وَ آصُلِح لِي فِي ذُرِّيَّتِي ۗ لِنَّ الْقُ تُبُثُ اليك و الني من المُسْلِمِيْنَ عَ

Indeed, I have repented to You, and indeed, I am of those who surrender.

st

\*19 This verse tells that although the children should serve both the mother and the father, the mother's right is greater in importance on the ground that she undergoes greater hardships for the sake of the children. The same is borne out by a Hadith, which has been related with a little variation in wording in Bukhari, Muslim, Abu Daud, Tirmidhi, Ibn Majah, Musnad Ahmad, and in Adab al-Mufrad of Imam Bukhari, to the effect that a person asked the Prophet (peace be upon him): Who has got a greater right to my service? The Prophet replied (peace be upon him): Your mother. He asked: Who after her? He replied: Your mother. He asked: Who after her? He replied: Your father. This Hadith precisely explains this verse, for in it also allusion has been made to the triple right of the mother:

- (1) His mother bore him with hardship.
- (2) She gave him birth with hardship.
- (3) His bearing and his weaning took thirty months.

Another legal point also is derived from this verse and verse 14 of Surah Luqman and verse 233 of Surah Al-Baqarah, which was pointed out by Ali and Ibn Abbas in a law case and made Uthman change his decision. The story goes that during the caliphate of Uthman, a person married a woman from the Juhainah tribe, and just six months after

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

the marriage she gave birth to a healthy and sound child. The man took the case before Uthman, who declared the woman to be an adulteress and ordered that she be stoned to death. On hearing this Ali immediately came to Uthman and asked: What sort of a decision have you given? He replied: She has given birth to a sound child six months after marriage. Is it not a clear proof of her being an adulteress? Ali did not agree, and recited the three above mentioned verses in their sequence. In Surah Al-Baqarah Allah says: The mothers shall suckle their children for two whole years, if the fathers desire the suckling to be completed. In Surah Luqman it is said: And his weaning took two years, and in Surah Al-Ahqaf: And his bearing and his weaning took thirty months. Now, if two years of suckling are taken away from 30 months, six months of bearing remain. This shows that the minimum period of pregnancy in which a sound child can be born is six months. Therefore, the woman who has given birth to a child six months after the marriage cannot be declared an adulteress. On hearing this reasoning of Ali, Uthman admitted that he had not considered that thing at all. Then he recalled the woman and changed his decision. According to another tradition, Ibn Abbas also supported the reasoning of Ali and then Uthman changed his decision. (Ibn Jarir, Ahkam al-Qur an by al-Jassas Ibn Kathir). The following legal injunctions are derived from the three verses when they are read together: The woman who gives birth to a sound and complete child in less than six months after marriage (i.e. in a proper delivery and not abortion)

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

will be declared an adulteress and her child's lineage from her husband will not be established.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

- (2) The woman who delivers a sound and complete child six months or more after marriage, cannot be accused of adultery only on the basis of the child birth, nor can her husband have the right to slander her, nor can he refuse to acknowledge fatherhood of the child. The child will certainly be recognized as his, and the woman will not be punished.
- (3) The maximum period for fosterage is two years. If a woman has suckled a child after this age, she will not be regarded as his foster mother, nor will the injunctions pertaining to fosterage (Surah An-Nisa, Ayat 23) be applicable to her. In this regard, Imam Abu Hanifah has out of caution proposed the period of two and a half years instead of two years so that there remains no chance of error in a delicate matter like the prohibition of the foster relations. (For explanation, see E. N. 23 of Surah Luqman). Here, it would be useful to know that according to the latest medical research a child needs at least 28 weeks to remain in the mother's womb to be developed and delivered as a living baby. This period amounts to a little more than 6 months. The Islamic law has allowed a concession of about half a month, because a woman's being declared an adulteress and a child's being deprived of lineage is a grave matter, and its gravity demands that maximum period be allowed to save both the mother and the child from its legal consequences. Furthermore, no physician and no judge, not

and

the

the pregnant woman herself

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

even

impregnating her, can know as to when exactly did the conception take place. This thing also demands that a few more days be allowed in determining the minimum legal period of pregnancy.

19\* یہ آیت اس امرکی طرف اشارہ کرتی ہے کہ اگرچہ اولاد کو ماں اور باپ دونوں ہی کی خدمت کرنی چاہیے،
لکین ماں کا حق اپنی اہمیت میں اس بناء پر زیادہ ہے کہ وہ اولاد کے لیے زیادہ تکلیفیں اٹھاتی ہے۔ یہی
بات اس مدیث سے معلوم ہوتی ہے جو تھوڑے سے لفظی اختلاف کے ساتھ بخاری، مسلم، الو داؤد، ترمذی،
ابن ماجہ، منداحہ اور امام بخاری کی ادب المفرد میں وارد ہوئی ہے کہ ایک صاحب نے حضور سے پوچھاکس کی
خدمت مجھ پر زیادہ ہے ؟ فرمایا تیری ماں۔ انہوں نے پوچھا اس کے بعد کون؟ فرمایا تیری ماں، انہوں نے پوچھا
اس کے بعد کون؟ فرمایا تیری ماں، انہوں نے پوچھا اس کے بعد کون؟ فرمایا تیرا باپ۔ حضور کا یہ ارشاد ٹھیک
اس کے بعد کون؟ فرمایا تیری ماں، انہوں نے پوچھا اس کے بعد کون؟ فرمایا تیرا باپ۔ حضور کا یہ ارشاد ٹھیک
ٹھیک اس آیت کی ترجانی ہے، کیونکہ اس میں بھی ماں کے تہرے حق کی طرف اشارہ کیا گیا ہے : (1) اس
کی مال نے اسے مشقت اٹھا کر پیٹ میں رکھا۔ (2) مشقت اٹھا کر اس کو جنا۔ (3) اور اس کے عل اور
دورجہ پھرانے میں 30 مینے لگ گئے۔

اس آیت، اور سورہ لقان کی آیت 14، اور سورہ بقرہ کی آیت 233 سے ایک اور قانونی نکتہ بھی نکاتا ہے جس کی نثان دہی ایک مقدمے میں حضرت عثمان رضی الله عنہ کے حمد خلافت میں ایک شخص نے قبیلہ جمینہ اپنا فیصلہ بدل دیا۔ قصہ یہ ہے کہ حضرت عثمان رضی الله عنہ کے حمد خلافت میں ایک شخص نے قبیلہ جمینہ کی ایک عورت سے نکاح کیا اور شادی کے چر مہینے بعد اس کے ہاں صحیح وسالم بچر پیدا ہوگیا۔ اس شخص نے صفرت عثمان کے سامنے لاکر یہ معاملہ پیش کر دیا۔ آپ نے اس عورت کو زائیہ قرار دے کر عکم دیا کہ اسے رحم کر دیا جائے۔ حضرت علی نے یہ قصہ سنا تو فوراً صفرت عثمان کے پاس پہنچ اور کا یہ آپ نے کیا فیصلہ کر دیا جائے۔ حضرت علی نے یہ قصہ سنا تو فوراً صفرت عثمان کے پاس پہنچ اور کا یہ آپ نے کیا فیصلہ کر دیا جانبوں نے جواب دیا کہ نکاح کے چر مہینے بعد اس نے زندہ سلامت بچر جن دیا، یہ اس کے زائیہ ہونے کا کھلا مجبوت نہیں ہے۔ وضرت علی نے فرمایا نہیں۔ پھر انہوں نے قرآن مجدکی مذکورہ بالا تینوں آیتیں کھلا مجبوت نہیں ہے۔ وضرت علی نے فرمایا نہیں۔ پھر انہوں نے قرآن مجدکی مذکورہ بالا تینوں آیتیں

ترتیب کے ساتھ پڑھیں۔ سورہ بقرہ میں اللہ تعالٰی کا ارشاد ہے کہ '' مائیں اپنے بچوں کو پورے دو سال دودھ

پلائیں اس باپ کے لیے جو رضاعت کی پوری مدت تک دودھ پلوانا چاہے۔'' سورہ لقان میں فرمایا '' اور دو سال اس کا دودھ چھوٹنے میں لگے۔ '' اور سورہ اختاف میں فرمایا '' اس کے حمل اور اس کا دودھ چھڑانے میں تئیں مہینے لگے''۔ اب اگر تئیں مہینوں میں سے رضاعت کے دوسال نکال دیے جائیں تو حل کے چھ مہینے رہ جاتے ہیں۔ اس سے معلوم ہواکہ حل کی کم سے کم مدت، جس میں زندہ سلامت بچے پیدا ہو سکتا ہے، چھے مہینے ہے۔ لہذا جس عورت نے نگاح کے چھے مہینے بعد بچہ جنا ہواسے زانیہ قرار نہیں دیا جا سکتا۔ حضرت علیٰ کا یہ استدلال س کر حضرت عثمانؓ نے فرمایا اس بات کی طرف میرا ذہن بالکل مذگیا تھا۔ پھر آپ نے عورت کو واپس بلوایا اور اپنا فیصلہ بدل دیا۔ ایک روایت میں ہے کہ حضرت علی کے استدلال کی تائید حضرت ابن عباس نے بھی کی اور اس کے بعد صرت عمان نے اپنے فیصلے کو بدل دیا (ابن جریر، احکام القرآن ان تینوں آیات کو ملا کر پڑھنے سے جو قانونی احکام نکلتے ہیں وہ یہ ہیں: (1) جو عورت نکاح کے چھے مہینے سے کم مدت میں صبیح و سالم بچپر (یعنی وہ اسقاط نہ ہوبلکہ وضع حل ہو) وہ زانیہ قرار پانے گی اور اس کے بچے کا نسب اُس کے شوہرسے ثابت مذہو گا۔ (2) جو عورت نکاح کے چھے مہینے بعدیا اس سے زیادہ مدت میں زندہ سلامت بچے جنے اس پر زما کا الزام محض اس ولادت کی بنیاد پر نہیں لگایا جا سکتا، نہ اس کے شوہرکواس پر تہمت لگانے کا حق دیا جا سکتا ہے، اور نہ اس کا شوہر پچے کے نسب سے انکار کر سکتا ہے۔ بچہ لازماً اس کا مانا جانے گا، اور عورت کو سزایہ دی جائے (3) رضاعت کی زیادہ سے زیادہ مدت دوسال ہے۔ اس عمر کے بعد اگر کسی بچے نے کسی عورت کا دودھ پیا ہو تو وہ اس کی رضاعی ماں قرار نہیں پائے گی اور نہ وہ احکام رضاعت اس پر مترتب ہوں گے جو سورہ نساء آیت 23 میں بیانِ ہوئے ہیں۔ اس معاملہ میں امام الو منیفہ نے بر سبیل امتیاط دو سال کے بجائے ڈھائی سال کی مدت تجویز کی ہے تاکہ پرمت رضاعت جینے نازک مسئلے میں خطا کر جانے کا اخمال باقی نہ رہے۔ (مزید تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن جلد چارم، سورہ لقان عاشیہ نمبر23)-

اس مقام پریہ جان لینا فائدہ سے فالی نہ ہو گا کہ جدید ترین طبی تحقیقات کی روسے ماں کے پیٹ میں ایک بچے کوکم از کم 28 ہفتے درکار ہوتے ہیں جن میں وہ نثو و نما پاکر زندہ ولا دت کے قابل ہو سکتا ہے۔ یہ مدت ساڑھ چر مہینے سے زیادہ بنتی ہے۔ اسلامی قانون میں نصف مہینے کے قریب مزید رعایت دی گئی ہے، کیونکہ ایک عورت کا زانیہ قرار پانا اور ایک بچے کا نصب سے محروم ہو جانا بڑا سخت معاملہ ہے اور اس کی نزاکت یہ تقاضہ کرتی ہے کہ ماں اور پچے دونوں کو اس کے قانونی نتائج سے بچانے کے لیے زیادہ سے زیادہ گئائش دی جائے۔ علاوہ بریں کسی طبیب، قاضی حیٰ کہ خود عاملہ عورت اسے بار ورکرنے والے مرد کو بھی مھیک مھیک ہے یہ معلوم نہیں ہو سکتا کہ استقرار عل کس وقت ہوا ہے۔ یہ بات بھی اس امر کی متقاضی ہے کہ عل کی کم سے کم قانونی مدت کے تعین میں چند روز کی مزید گئجائش رکھی جائے۔

\*20 That is, O Lord, grant me the grace of such righteous deeds as may conform to Your law in the apparent form as well as be acceptable to You in their actual worth. If an action, however good in the sight of the people, does not conform to obedience to Allah's law, it cannot have any value in the sight of Allah, no matter how highly it is praised by the people. On the contrary, another action which conforms to the Shariah exactly and has no flaw or deficiency in its apparent form, becomes hollow from within, on account of an evil intention, conceit, arrogance and greed of the world, is worthless in the sight of Allah.

20 \* ایعنی مجھے ایسے نیک علی کی توفیق دے جو اپنے ظاہری صورت میں بھی ٹھیک ٹھیک تیرے قانون کے مطابق ہو، اور حقیقت میں بھی تیرے ہاں مقبول ہونے کے لائق ہو۔ ایک علی اگر دنیا والوں کے نزدیک بڑا اچھا ہو، مگر خدا کے قانون کی پیروی اس میں نہ کی گئی ہو تو دنیا کے لوگ اس پر کتنی ہی داد دیں، خدا کے ہاں وہ کسی داد کا متحق نہیں ہو سکتا۔ دوسری طرف ایک علی ٹھیک ٹھیک ٹھیک شریعت کے مطابق ہوتا ہو اور دنیا طلبی اس ہوتی، مگر نیت کی خرابی، ریا، خود پسندی، فخر و غرور، اور دنیا طلبی اس

کو اندر سے کھوکھلا کر دیتی ہے اور وہ مبھی اس قابل نہیں رہتا ہے کہ اللہ کے یہاں مقبول ہو۔

16. These are the ones We will accept from whom the best of what they did, and overlook their misdeeds. \*21 (They are) among the companions of Paradise. A true promise which they are promised.

یهی میں وہ لوگ ہم قبول کریں انکی برائیوں کو <sup>21\*</sup>۔ (یمی ہیں) اہل جنت میں سے ۔ ایک سچا وعدہ جو ان سے وعدہ کیا جاتا ہے۔

أُولَيِكَ الَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُمْ اَحْسَنَ مَا عَمِلُوا كَمِن سے الحصاعال جو انہوں وَنَتَجَاوَرٌ عَنْ سَيِّالْقِمْ فِي اللهِ عَنْ سَيِّالْقِمْ فِي اللهِ عَنْ سَيِّالْقِمْ فِي اللهِ عَنْ اللهِ أصْحٰب الْجِنَّةِ وَعُلَ الصِّدُقِ النَّذِي كَانُوُا يُوْعَلُونَ ﴿

\*21 That is, their ranks in the Hereafter will be determined by the best deeds they would have done in the world, and their lapses and weaknesses and errors will be overlooked. It is just like a generous and appreciative master who determines the worth of his loyal and obedient servant not by the petty services that he renders but by some work of merit that he might accomplish or a feat of devotion and dedication that he might perform. He will not call his servant to account for his minor shortcomings and overlook his major services.

21\* یعنی دنیا میں انہوں نے جو بہترہے بہتر عمل کیا ہے آخرت میں ان کا درجہ اسی کے لحاظ سے مقرر کیا جانے گا۔ اور ان کی لغزشوں، کمزوروں اور خطاؤں پر گرفت نہیں کی جانے گی یہ بالکل ایسا ہی ہے جیسے ایک کریم اکنفس اور قدرِ شناس آقا اپنے خدمت گذار اور وفادار ملازم کی قدر اس کی چھوٹی چھوٹی خدمات کے لحاظ سے نہیں بلکہ اس کی کسی ایسی خدمت کے لحاظ سے کرتا ہے جس میں اس نے کوئی بردا کارنامہ انجام دیا ہو، یا جانثاری یا وفاشعاری کا کال کر دکھایا ہو۔ اور ایسے خادم کے ساتھ وہ یہ معاملہ نہیں کیا کرتا کہ اس کی ذرا ذرا سی کوتا ہیوں پر گرفت کر کے اس کی ساری خدمت پر پانی پھیر دے۔

17. And the one who said to his parents: Fie upon you both. Do you frighten me that I shall be brought forth (from grave), whereas, have passed away many generations before me. And they both call to Allah for help, (they say): Woe unto you, believe. Indeed, the promise of Allah

اور وہ جس نے کہا اینے ماں باپ سے۔ تف ہے تم دونوں پر۔ کیا تم مجھے ڈراتے ہو کہ میں نکالا جاؤں گا (قبرسے) <sub>-</sub> مالانکہ گذر علی میں بہت سی قومیں مجھ سے پیلے ۔ اور وہ دونوں فریاد کرتے ہیں اللہ ہے۔ (کتے ہیں) کہ تیرا برا موایان لا بیشک الله کا وحده سیا ہے تو وہ کھتا ہے نہیں یہ مگر کانیاں پہلوں کی۔

والكن قال لوالديه أن المحرة و لكما اتعلاني أن الحرة و تم قد تكلي القرون من قبلي و تم قد تكلي وهما يستغينن الله ويلك والته ويلك المون وعمل الله حق الله ويكلك المون وعمل الله حق الله المورد والته الله المورد والته والته الله والته والته

18. They are those, is justified against whom the decision (of punishment. They are) among the nations that have passed away before them of jinn and mankind.

is true. So he says:

This is nothing but

tales of the ancient.

یمی ہیں وہ لوگ ثابت ہو گیا جنگے
بارے میں فیصلہ (عذاب کا۔
وہ ہیں)امتوں میں جو گذر چکیں
ان سے پہلے جنوں کی اور انسانوں
کی ۔ بیشک وہ تھے نقصان
اٹھانیوالے۔ 22\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

أُولِيكَ النَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ النَّفِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ النَّفِينَ الْحَقْ عَلَيْهِمُ النَّفِينَ الْجُنِّ وَالْإِنْسِ لَمُ الْجُنِّ وَالْإِنْسِ لَا الْجُنِّ وَالْإِنْسِ لَا الْجُنِّ وَالْإِنْسِ لَا الْجُنْسِ الْجُنْسِ الْحَسْرِيْنَ عَلَيْهِمُ كَانْوُ الْحُسِرِيْنَ عَلَيْهِمُ كَانُو الْحُسِرِيْنَ عَلَيْهِمُ الْحُسْرِيْنَ عَلَيْهِمُ الْحُلْسِ اللَّهُ مُ كَانُو الْحُسِرِيْنَ عَلَيْهِمُ الْحُلْسِ اللَّهُ مُ كَانُو الْحُسِرِيْنَ عَلَيْهِمُ اللَّهُ الْحُسِرِيْنَ عَلَيْهِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

Indeed, they were the losers. \*22

\*22 Here, two types of the character have been placed side by side and the listeners are asked the silent question as to which of them is better. At that time both these types of character practically existed in the society, and it was not at all difficult for the people to know where they could find the first type of the character and where the second. This is the answer to this saying of the chiefs of the Quraish: If it had been any good to believe in this Book, these few youngsters and slaves would not have believed in it before they did. In the light of this answer everyone could see for himself as to what was the character of the believers and what of the unbelievers.

22\* یہاں دو طرح کے کردار آمنے سامنے رکھ کر گویا سامعین کے سامنے یہ خاموش سوال رکھ دیا گیا ہے تاکہ بتاؤ، ان دونوں میں سے کونسا کردار بہتر ہے۔ اس وقت یہ دونوں ہی کردار معاشرے میں علاً موجود تھے اور لوگوں کے لیے یہ جاننا کچھ بھی مشکل نہ تھا کہ پہلی قسم کا کردار کھاں پایا جاتا ہے اور دوسری قسم کا کھال۔ یہ جواب ہے سرداران قریش کے اس قول کا کہ اگر اس کتاب کو مان لینا کوئی اچھا کام ہوتا تو یہ چند نوجوان اور چند غلام اس معاملہ میں ہم سے بازی نہ لے جاسکتے تھے۔ اس جواب کے آئینہ میں ہر شخص خود دیکھ سکتا تھا کہ ماننے والوں کا کر دار کیا ہے اور یہ ماننے والوں کا کیا۔

19. And for each there will be ranks for what they did. And that He may recompense them fully for their وَ لِكُلِّ دَى جُتُ مِنَّا عَمِلُوا اور ہرایک کے لئے ہیں درج اسکے مطابق جیبا انہوں نے کیا۔ اور بیر کہ وہ پورا بدلہ دے انکوان کے اعال کا اور انیر ظلم نہ کیا

وَلِيُونِينَهُمْ أَعُمَاكُمُ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ 📆

\*23 That is, neither will the good deeds and sacrifices of the good people be lost, nor the evildoers will be awarded a greater punishment than what they will actually deserve. If a good man is deprived of his reward and receives a lesser reward than what is actually his due, it is injustice. Likewise, if an evildoer is not punished appropriately for his evil deeds, or receives a greater punishment than deserved, it is also injustice.

23 \* یعنی نہ اچھے لوگوں کی نیکیاں اور قربانیاں ضائع ہوں گی اور نہ برے لوگوں کو ان کی برائی سے بردھ کر سزا دی جائے گی۔ نیک آدمی اگر اپنے اجر سے محروم رہ جائے، یا اپنے حقیقی استحقاق سے کم اجر پائے تو یہ بھی ظلم ہے، اور برا آدمی اپنے کیے کی سزا نہ پائے یا جتنا کچھ قصور اس نے کیا ہے اس سے زیادہ سزا پائے تو یہ بھی ظلم ہے۔

20. And the day, will be presented those who disbelieved to the Fire. You received your good things in your worldly life and you enjoyed them. So this day you will be recompensed with the punishment of disgrace because

اور جس دن پیش کیے جائینگے وہ جنہوں نے کفر کیا آگ پر ۔ تم ماصل کر چکے اپنی لذتیں اپنی دنیا کی زندگی میں اور لطف اندوز ہو چکے ان سے۔ سو آج تمکو بدلے میں ملے گا عذاب ذلت کا اس بناء پر کہ تم غرور کیا کرتے تھے زمین میں بغیر کسی جن کے۔اور اس بناء پر کہ بغیر کسی جن کے۔اور اس بناء پر کہ

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

you were arrogant in the land without any right, and because you used to transgress. \*24 تم بافرمانی کرتے تھے۔\*24



\*24 "Punishment of humiliation", because of the arrogance that they showed. They thought they were big people and it was below their dignity to believe in the Messenger and join the poor and indigent believers. They were involved in the false pride that if the big people like them would believe in a thing which a few slaves and poor men had believed in, they would incur infamy. That is why Allah will disgrace them in the Hereafter and will destroy their pride.

24 \* ذات کا عذاب اس محرکی مناسبت سے ہے جو انہوں نے کیا۔ وہ اپنے آپ کو ہوی چیز سمجھتے تھے۔
ان کا خیال یہ تھا کہ رسول پر ایمان لا کر غریب اور فقیر مومنوں کے گروہ میں شامل ہو جانا ان کی شان سے گری ہوئی بات ہے۔ وہ اس زعم میں مبتلا تھے کہ جس چیز کو چند غلاموں اور بے نوا انسانوں نے مانا ہے اسے ہم جیسے بردے لوگ مان لیں گے تو ہماری عزت کو بٹالگ جانے گا۔ اس لیے اللہ تعالیٰ ان کو آخرت میں ذلیل و خوار کرے گا اور ان کے غرور کو خاک میں ملاکررکھ دے گا۔

21. And mention of the brother of Aad (Houd), when he warned his people in the land of Ahqaf, \*25 and indeed had passed away warners before him and

اور بیان کر عاد کے بھائی (ہود) کو جب خبردار کیا اس نے اپنی قوم کو سرزمین احقاف میں 25\* اور گذر چکے سے پہلے اور اسکے بعد کہ مذکرو عبادت سوائے اللہ کے ۔ بھیناً

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

وَاذُكُرُ اَحَا عَادٍ لَا أَذُكُرُ اَحَا عَادٍ لَا أَذُكُرُ اَحَا عَادٍ لَا أَذُكُرُ اَحَا عَادٍ وَقَلُ حَلَتِ قَوْمَهُ بِالْآخُوقَاتِ وَقَلُ حَلَتِ اللَّهُ مِنْ بَيْنِ يَكَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللهُ لَا اللهُ اللهُ اللّه اللهُ الله

after him: That do not worship except Allah. Indeed, I fear for you punishment of a mighty day.





\*25 As the chiefs of the Quraish had a false pride of their superiority and exulted in their wealth and prosperity, the story of Aad is being related to them about whom it was well known that they had been the mightiest people in Arabia.

Literally, Ahqaf (pl. of hiqf) are long dunes of sand less in height than mountains, but technically it is a name given to the southern-western part of the Arabian desert (Ar-Rubul-khali) which is wholly un-inhabited. Ibn Ishaq says that the territory of Aad extended from Oman to Yaman, and the Quran tells us that they actually belonged to Al-Ahqaf from where they spread to the adjoining lands and subdued weak nations. 125 miles to the north of the present-day city of Makkah there is a place in Hadramaut, where the people have built a tomb to the Prophet Houd, and the place is well known as the grave of Houd. A religious festival is held there on the 15th of Shaban and thousands of people from different parts of Arabia gather there annually. Although it is not historically established, the grave's being built there and the southern Arabs' visiting it in large numbers is at least a proof that local tradition regards this very territory as the land of Aad. Besides, there are several ruins in Hadramaut which the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

natives still call by the name of Dar-Aad (Abode of Aad). From the present condition of Al-Ahqaf, no one can even imagine that this land might have been the home of a mighty people boasting of magnificent civilization. Probably it was a green and fertile land thousands of years ago, and then the change of climate might have turned it into a sandy desert. Today it is a vast, wind-swept desert, and no one can dare go into its interior. In 1843 A.D. a Bavarian soldier was able to reach its southern edge. He says that if one looks down from the northern plateau of Hadramaut one can see this desert about a thousand feet in the depression. Here and there in it there are white areas where if a thing falls it goes on sinking into the sand and decays. The Arab Beduins fear this land and are never willing to step into it at any cost. Once when the Bedouins were not ready to take him there, he went by himself. He says that the sand there is very fine powder, and when he threw a plummet into it from a distance, it sank into it within five minutes and the end of the line to which it was attached, also decayed.

For detailed information, see:

Arabia and The Isles, Harold Ingrams, London, 1946.

The Unveiling of Arabia, R H. Kirnan, London, 1937.

The Empty Quarter. Philby. London, 1933.

25 \* چونکہ سرداران قریش اپنی برائی کا زغم رکھتے تھے اور اپنی ٹروت و مثیخت پر بھولے نہ ساتے تھے، اس لیے بہاں ان کو قوم عاد کا قصہ سایا جا رہا ہے۔ جس کے متعلق قدیم زمانہ میں مشور تھا کہ وہ اس سرزمین کی سب سے زیادہ طاقتور قوم تھی۔

اخقاف خفٹ کی جمع ہے اور اس کے لغوی معنی ہیں ریت کے لمبے لمبے ٹیلے جو بلندی میں پہاڑوں کی مدکو

چہنچے ہوں۔، لیکن اصطلاماً یہ صحرا عرب (الربع الخالی) کے جنوب مغربی حصے کا نام ہے جمال آج کوئی آبادی ابن اسحاق کا بیان ہے کہ عاد کا علاقہ عان سے مین تک چھیلا ہوا تھا اور قرآن مجید ہمیں بتاتا ہے کہ اس کا اصل وطن الاحقاف تھا جمال سے نکل کر وہ گرد و پیش کے ممالک میں چھیلے اور کمزور ممالک پر چھا گئے۔ آج کے زمانے تک بھی جنوبی عرب کے باشندوں میں یہی بات مشہور ہے کہ عاد اسی علاقہ میں آباد تھے۔ موجودہ شہر مکلا سے تقریباً 125 میل کے فاصلہ پر شمال کی جانب حضر موت میں ایک مقام ہے جمال لوگوں نے حضرت ہوڈ کا مزار بنا رکھا ہے اور وہ قبر ہوڈ کے نام ہی سے مشہور ہے۔ ہرسال 15 شعبان کو وہاں عرس ہوتا ہے اور عرب کے مختلف حصول سے ہزاروں آدمی وہاں جمع ہوتے ہیں۔ بیہ خبراگرچہ تاریخی طور پر ثابت نہیں ہے، لیکن اس کا وہاں بنایا جانا اور جنوبی عرب کے لوگوں کا کثرت سے اس کی طرف رجوع کرنا کم از کم اس بات کا ثبوت ضرور ہے کہ مقامی روایات اسی علاقہ کو قوم عاد کا علاقہ قرار دیتی ہیں اس کے علاوہ تضر موت میں متعدد خرابے (Ruins) ایسے ہیں جن کو مقامی باشندے آج تک دارِ عاد کے نام سے موسوم کرتے الاحقاف کی موجودہ مالت دیکھ کر کوئی شخص یہ گان مجھی نہیں کر سکتا کہ تجھی یہاں ایک شاندار تمدن رکھنے والی ایک طاقتور قوم آباد ہوگی۔ اغلب یہ ہے کہ ہزاروں برس پہلے یہ ایک شاداب علاقہ ہو گا اور بعد میں آب و ہوا کی تبدیلی نے اُس کوریگزار بنا دیا ہو گا۔ آج اس کی حالت یہ ہے کہ وہ ایک لق و دق ریگتان ہے جس کے اندرونی حصوں میں جانے کے بھی کوئی ہمت نہیں رکھتا۔ 1843ء میں بویریا کا ایک فوجی آدمی اس کے جنوبی کنارے پر پہنچ گیا تھا۔وہ کہتا ہے کہ حضر موت کی شمالی سطح مرتفع پر سے کھوٹے ہوکر دیکھا جائے تو یہ صحرا ایک ہزار فیٹ نشیب میں نظر آتا ہے اس میں جگہ جگہ ایسے سفید خطے ہیں جس میں اگر کوئی چیزگر جائے تو ریت میں غرق ہوتی چلی جاتی ہے اور بالکل بوسیدہ ہو جاتی ہے۔ عرب کے بدواس علاقہ سے بہت ڈرتے ہیں اور کسی قیمت پر وہاں جانے پر راضی نہیں ہوتے۔ ایک موقع پر جب بدو اسے وہاں لے جانے پر راضی نہ ہوئے تو وہ اکیلا وہاں گیا۔ اس کا بیان ہے کہ یہاں کی ریت بالکل باریک سفوف کی طرح ہے۔ میں نے دور سے ایک شاقول اس میں پھینکا تو وہ پانچ منٹ کے اندر اس میں غرق ہوگیا اور اس رسی کا سراگل

گیا۔ جس کے ساتھ وہ بندھا ہوا تھا۔ مفصل معلومات کے لیے ملاحظہ ہو:

Arabia the isles, Harold ingrams, London, 1946 The unveiling of Arabia R.H.Kiran, London 1937 The Empty Quarter, Phiby, London 1933

They **22.** said: Have you come to us to turn us away from our gods. Then bring us that with which you threaten us, if you are of the truthful.

وہ کھنے لگے کیا تو ہارے یاس آیا ہے تا کہ چیر دے مکو مارے معبودول سے تولے آہم پر وہ جس سے ڈرانا ہے ہیں اگر تو ہے چوں

قَالُوًا أَجِئْتَنَا لِتَأْفِكُنَا عَنْ الهِ تِنَا ۚ فَأَتِنَا مِمَا تَعِدُنَا ۚ إِنْ مُنْتَمِنَ الصَّدِقِينَ ﴿

23. He said: In fact, (its) knowledge is with Allah.\*26 And I convey to you that I have been sent with. But I see you a people ignorant. \*2'

کو ہے 26\*۔ اور پہنچا تا ہوں میں تہیں وہ بھیجا گیا ہے مجھے جس کے ساتھ لیکن میں دیکھتا ہوں تکو که نادان لوگ مو\_<sup>27\*</sup>

قَالَ إِنَّهَا الْعِلْمُ عِنْدَ اللَّهِ ﴿ السَّاكُ بِسِ (اسكا) علم الله بي وَأُبَلِّغُكُمْ مِّا الْمُسِلْثُ بِهِ وَلَكِنِّي أَلِيكُمُ قَوْمًا

\*26 That is, Allah alone knows as to when the torment will descend on you and for how long you will be granted respite.

26\*یعنی یہ بات الله می جانتا ہے کہ تم پر عذاب کب آئے گا۔ اس کا فیصلہ کرنا میرا کام نہیں ہے کہ تم یرکب مذاب نازل کیا جائے اور کب تک تمہیں مہلت دی جائے۔

\*27 That is, you are taking my warning as a joke in your ignorance and are demanding the torment for fun. You have no idea of how dreadful is God's torment and how

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

near at hand it might have approached because of your misdeeds.

27\* یعنی تم اپنی نادانی سے میری اس تنبیہ کو مذاق سمجھ رہے ہواور کھیل کے طور پر عذاب کا مطالبہ کئے جاتے ہو۔ تمہیں اندازہ نہیں ہے کہ خدا کا عذاب کیا چیز ہوتا ہے اور تمہاری حرکات کی وجہ سے وہ کس قدر تمہارے قریب آجکا ہے۔

24. Then, when they saw it (punishment) as a cloud coming towards their valleys, they said: This is a cloud bringing us rain. Nay, \*28 but this is that you asked to be hastened for. A wind storm wherein is a painful punishment.

پھر جب انہوں نے دیکھا اس (عذاب) کو بادل کی صورت میں آتے ہوئے انکی وادیوں کی طرف تو کھنے لگے یہ ہے ایک بادل ہو ہم پر برسے گا۔ نہیں بلکہ بادل ہو ہم پر برسے گا۔ نہیں بلکہ عظمی ہو کہ ایک عظمی ہو اکا طوفان جمیں ہے دردناک عذاب ۔

فَلَمَّا مَاوَهُ عَامِضًا مُّسْتَقْبِلَ اوْدِيتِهِمُ قَالُوا هَنَا عَامِضٌ مُنْطِرُنَا مَلَ هُوَ مَا اسْتَعْجَلْتُمْ بِهَ مِيْحٌ فِيْهَا عَنَابٌ لَلِيْمٌ فِيهَا عَنَابٌ لَلِيْمٌ فِيهَا

\*28 Here, there is no indication as to who gave them this answer. However, the style shows explicitly that this was the answer they were given by the existing conditions. They thought it was a cloud which was coming to give rain to their valleys, but in reality it was a windstorm that was coming on to completely exterminate them.

28\* یماں اس امرکی کوئی تصریح نہیں ہے کہ ان کو یہ جواب کس نے دیا۔ کلام کے انداز سے خود بخود یہ مترشح ہوتا ہے کہ وہ جواب کس نے مدرشے ہوتا ہے کہ وہ جواب کی مترشح ہوتا ہے کہ وہ جواب میں مترشح ہوتا ہے کہ وہ جواب کی انداز سے جوان کی

وادیوں کوسیراب کرنے آیا ہے اور حقیقت میں تھا وہ ہوا کا طوفان جو انہیں تباہ و برباد کرنے کے لیے چلا آ رہا تھا

25. Destroying every thing by the command of its Lord. So they became such as nothing could be seen except their dwellings. Thus do We recompense the criminals. \*29

تباہ کئے دیتی تھی ہر چیز کو عکم سے
اپنے رب کے ۔ تو وہ الیے ہوگئے
کہ نہ نظر آتا تھا سوائے انکے گھروں
کے ۔ اسی طرح سے ہم بدلہ دیا
کرتے ہیں مجرم لوگوں کو۔ 29\*

ثْلَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ مَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى اللَّا فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى اللَّا مَلكِئُهُمُ أَكَالِكَ تَجُزِى مَسْكِئُهُمُ أَكَالِكَ تَجُزِى الْقَوْمَ الْمُجْرِمِيْنَ ﴿ كَاللَّكَ تَجُزِى الْقَوْمَ الْمُجْرِمِيْنَ ﴿

\*29 For the details of the story of Aad, see Surah Al-Aaraf, Ayats 65-72; Surah Houd, Ayats 50-60; Surah Al-Muminun, Ayats 31-41; Surah Ash-Shuara, Ayats 123-140; Surah Al-Ankabut, Ayat 40; Surah HaMim-AsSajdah, Ayats 15-16 and the corresponding E.Ns.

29\* قوم عاد کے قصے کی تفصیلات کے لیے ملا ظر ہو۔ سورۃ الأعراف آیت ۲۵-۲۷، سورۃ ہود آیت ۵۰-۲۰، سورۃ ہود آیت ۵۰-۲۰، سورۃ المومنون آیت ۲۵-۱، سورۃ المعراء آیت ۱۲-۱۷، سورۃ العنکبوت آیت ۴۰-، سورۃ المومنون آیت ۲۵-۱۹،

26. And indeed, We had established them with that We have not established you with. \*30 And We made for them hearing and vision

اور یقیناً اقتدار دیا تھا ہم نے ان کو ان چیزوں میں ہو نہیں اقتدار دیا تم کو ان میں میں \*30 اور بنادیئے ہم نے انکے لئے کان اور آئکھیں اور دل ۔ تو نہ کام آسکے انکے لئے کان حکیل دل ۔ تو نہ کام آسکے انکے لئے

وَلَقُلُ مَكَّنَّهُمُ فِيُمَا إِنَ اللَّهُمُ فَيُمَا إِنَ اللَّهُمُ فَيُمَا اللَّهُمُ اللَّا اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ ال

and hearts. So did not avail them their hearing, nor their vision, nor their hearts anything at all when they had denied the signs of Allah,\*31 and befell upon them that which they used to ridicule at.

انکے کان اور نہ انکی آئکھیں اور نہ
انکے دل کچھ بھی جبکہ وہ انکار
کرتے تھے اللہ کی آیتوں کا
\*31

اَبُصَامُهُمْ وَلَا آفِيدَهُمُمْ مِنْ الْبُصَامُهُمْ وَلَا آفِيدَهُمُمْ مِنْ اللهِ عَلَمُونَ لَمْ اللهِ وَحَاقَ بِهِمْ مَنَا اللهِ وَحَاقَ اللهِ مَنَا اللهِ وَحَاقَ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهِ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهِ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَلْمُ اللّهُ مِنْ أَنْ أَنْ أ



\*30 That is, you are no match for them as far as wealth, power, authority and other things are concerned: your sphere of authority is restricted to the bounds of the city of Makkah, but they had dominated a large part of the earth.

30 \* یعنی مال، دولت، طاقت، اقتدار، کسی چیز میں بھی تمہارا اور ان کا کوئی مقابلہ نہیں ہے۔ تمہارا دائرہ اقتدار توشہر مکہ کے حدود سے باہر کہیں بھی نہیں اور وہ زمین کے ایک بڑے جصے پر چھائے ہوئے تھے۔

\*31 An important truth has been stated in this brief sentence. It is only the revelations of Allah which give the right knowledge and understanding of the truth and reality to man. If man has this understanding and knowledge he sees the right thing with his eyes, hears the right thing with his ears, thinks the right thing with his mind and intellect and takes the right decisions. But when he refuses to believe in the revelations of Allah, he fails to see the truth in spite of the eyes, becomes deaf to every word of admonition in spite of the ears, and misuses the blessings of the mind and intellect that God has granted him, and goes on drawing

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

wrong conclusions one after the other, so much so that he starts using all his capabilities for his own destruction.

31\*اں مختصر سے فقرے میں ایک اہم حقیقت بیان کی گئی ہے۔ خدا کی آیات ہی وہ چیز ہیں جو انسان کو حقیقت کا فہم وادراک بختی ہیں۔ یہ فہم وادراک انسان کو حاصل ہو تو وہ آئکھوں سے مٹھیک دیکھتا ہے، کانوں سے مٹھیک سنتا ہے، اور دل و دماغ سے مٹھیک سوچتا اور صبح فیصلے کرتا ہے لیکن جب وہ آیات الٰہی کو ماننے

سے انکار کر دیتا ہے تو آنکھیں رکھتے ہوئے بھی اسے نگاہ حق شناس نصیب نہیں ہوتی، کان رکھتے ہوئے بھی کل نصبہ سے انکار کر دیتا ہے تو آنکھیں رکھتے ہوئے بھی اسے نگاہ حق شناس نصیب نہیں ہوتی، کان رکھتے ہوئے بھی

وہ ہر کلمئہ نصیحت کے لیے بہراہوتا اور دل و دماغ کی جو تعمتیں خدا نے اسے دی ہیں ان سے الٹی سوچتا اور ایک سوچتا اور ایک سوچتا اور ایک سوچتا اور ایک سے ایک غلط نتیجہ اخذ کرتا چلا جاتا ہے، یہاں تک کہ اس کی ساری قوتیں خود اس کی اپنی ہی تباہی میں صرف ہونے لگتی ہیں۔

27. And indeed,
We have destroyed
what surrounds
you of the
habitations, and
We have shown in
various ways the
signs that they
might return.

اور بینیناً ہلاک کردیا ہم نے وہ ہو تمہارے اردگردہیں کئی بستیاں ۔ اور بار ہم نے ظاہر کر دیں نشانیاں شایدکہ وہ رجوع کریں۔

وَلَقُلُ اَهُلَكُنَا مَا حَوْلَكُمْ مِّنَ الْقُرِى وَ صَرَّفُنَا الْأَيْتِ لَعَلَّهُمْ يَرُجِعُونَ

28. Then why did not help them those whom they had taken, besides Allah as a means of nearness, for gods. \*32 Nay, but they vanished from them. And this was

توکیوں نہ مدد کی انکی انہوں نے جنکو بنایاتھا انلوگوں نے اللہ کے سوا قرب ماصل کرنے کیلئے معبود۔ 32\* بلکہ وہ گم ہوگئے انبے۔ اور یہی وہ جھوٹ اور یہی وہ جھوٹ گھڑاکرتے تھے۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

فَلُو لَا نَصَرَهُمُ النَّانِيْنَ اللَّهِ قُرْبَانًا اللَّهُ أَبِلُ ضَلَّوا عَنْهُمُ وَ مَا كَانُوا لِنُعْتَرُونَ فَي اللَّهُ الْمُعُمُ وَ مَا كَانُوا لِنُعْتَرُونَ فَي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ

their lie and what they used to invent.

\*32 That is, they had put faith in those things in the beginning with the idea that they were favorite servants of God and through them they would attain nearness to Him, but then gradually they made them their gods. They started invoking them for help; they formed the belief that they had the powers to change their destinies and could answer their prayers and remove their hardships. To deliver them from this error Allah sent His revelations through His Messengers over and over again in different ways to bring them to the right path, but they persisted in the worship of their gods, and continued to insist that they would still invoke them instead of Allah. Now consider this: When the torment of Allah visited these polytheists because of their deviation, where had their redressers of grievances and removers of hardships disappeared? Why didn't they come to their rescue at the time of affliction?

32\* یعنی ان ہمتیوں کے ساتھ عقیدت کی ابتداء تو انہوں نے اس خیال سے کی تھی کہ یہ خدا کے مقبول بندے ہیں، ان کے وسیلے سے خدا کے ہاں ہاری رسائی ہوگی۔ مگر بردھتے برھتے انہوں نے نودانہی ہمتیوں کو معبود بنا لیا، ان ہی کو مدد کے لیے لکار نے لگے، انہی سے دعائیں مانگئے لگے، اور ان ہی کے متعلق یہ سمجھ لیاکہ یہ صاحب تصرف ہیں، ہاری فریادر سی و مشکل کشائی ہی کریں گے۔ اس گراہی سے ان کو نکا لئے کے لیاکہ یہ صاحب تصرف ہیں، ہاری فریادر سی و مشکل کشائی ہی کریں گے۔ اس گراہی سے ان کو شمحانے کی کوشش کی، لیا اللہ تعالیٰ نے اپنی آیات اپ رسولوں کے ذریعہ سے بھے کر طرح طرح سے ان کو سمجھانے کی کوشش کی، مگر وہ اپنے ان جھوٹے خداؤں کی بندگی پر اڑے رہے اور اصرار کیے چلے گئے کہ ہم الله کے بجائے ان ہی کا دامن شامع و ہیں گے۔ اب بتاؤان مشرک قوموں پر جب ان کی گراہی کی وجہ سے الله کا عذاب آیا توانکے وہ فریادر س اور مشکل کشا معبود کھاں مرہے تھے ؟ کیوں نہ اس برے وقت میں وہ ان کی دستگری کوآئے۔

29. And when We towards turned you a group of jinn listening to the Quran. \*33 Then when they attended it, they said: Be silent. Then when it was finished, they turned back to their people as warners.

اورجب متوجہ کردیے ہم نے الجَيِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرُانَ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَاللَّا لَا اللَّلْحُلْمُ اللَّل سے کہ وہ سنیں قرآن ۔ توجب وہ ماضر ہوئے اسکے پاس تو کہنے لگے فَلَمَّا قُضِي وَلَّوْا إِلَى قَوْمِهِمْ كَهُ فَامُونُ رَبُولٍ مِحْرِجِبِ وَهُ فَتُمْ مُوا تو وہ واپس گئے اپنی قوم کیطرف کہ انکو خر دار کریں ۔

وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوٓ ا اَنُصِتُوا أَ

\*33 The traditions that have been related from Abdullah bin Masud, Zubair, Abdullah bin Abbas, Hasan Basri, Saeed bin Jubair, Zarr bin Hubaish, Mujahid, Ikrimah and others in connection with the commentary of this verse concur that this incident of the first visit of the jinns, which has been mentioned in this verse, had occurred in the valley of Nakhlah. And according to Ibn Ishaq, Abu Nuaim Isfahaini and Waqidi, this incident occurred during the Prophet's (peace be upon him) return journey from Taif to Makkah. On the way, when he halted at Nakhlah, and was reciting the Quran in the Isha or the Fajr or the Tahajjud Prayer, a group of the jinns happened to pass by and stopped to listen to him. In this connection, all the traditions agree that on this occasion the jinns did not appear before the Prophet (peace be upon him), nor did he feel their presence, but Allah informed him afterwards by revelation that they had come and listened to the Quranic recitation.

The place where this incident took place was either Az-Zaimah or AsSayl-ul-Kabir, for both these places are situated in the valley of Nakhlah and at both water is available and are green; if the travelers from Taif have to halt in this valley, they can halt at either of the places.

33\*اس آیت کی تفییر میں جو روایات صرت عبد الله بن مسعود، صرت زبیر، صرت عبد الله بن عباس اور صرات من بعیری، سعید بن جبیر، زربن حبیش، مجابد، عکر مه اور دوسرے بزرگوں سے منقول ہیں وہ سب اس بات پر متفق ہیں کہ جنول کی پہلی عاضری کا واقعہ، جس کا اس آیت میں ذکر ہے، بطن نخلہ میں پیش آیا تھا۔ اور ابن اسحاق، ابو نعیم اصفهانی اور واقدی کا بیان ہے کہ یہ اس وقت کا واقعہ ہے جب نبی صلی الله علیہ وسلم طائف سے مایوس ہوکر مکہ معظمہ کی طرف واپس ہوئے تھے۔ راستہ میں آپ نے نخلہ میں قیام کیا۔ وہاں عثاء یا فجریا تہجد کی نماز میں آپ قرآن کی تلاوت فرما رہے تھے کہ جنول کے ایک گروہ کا ادھر سے گرر ہوا اور وہ آپ کی قرأت سننے کے لیے شمر گیا۔ اس کے ساتھ تمام روایات اس بات پر بھی متفق ہیں کہ اس موقع پر جن صورً کے سامنے نہیں تھے، نہ آپ نے ان کی آمد کو محوس فرمایا تھا بلکہ بعد میں الله تعالی نے وی کے ذریعے سے آپ کوان کے آنے اور قرآن سننے کی خبر دی۔

یہ مقام جمال یہ واقعہ پلیش آیا، یا توالزیمہ تھا، یا اسیل النمبر، کیونکہ یہ دونوں مقام وادی نخلہ میں واقع ہیں، دونوں عگہ پانی اور سرسبزی موجود ہے اور طائف سے آنے والوں کو اگر اس وادی میں پڑاؤکرنے کی ضرورت پیش آئے تو وہ ان ہی دونوں میں سے کسی عگہ ٹھمرسکتے ہیں۔

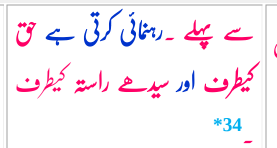
30. They said: O our people, indeed We have heard a Book that has been sent down after Moses, confirming

انہوں نے کہا۔اے ہماری قوم یعنیاً ہم نے سی ہے ایک کتاب ہونی ہے وہازل ہوئی ہے موسیٰ کے بعد۔ تصدیق کرتی ہے انکی جو ہیں اس

قَالُوُا يَقَوُمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتلبًا الْنُولِ مُوسَى الْنُولِ مُوسَى الْنُولِ مُوسَى مُصَلِّقًا لِمِنَا بَيْنَ يَكَيُهِ

\*\*\*\*

that which are before it, guiding unto the truth and to a straight way.







\*34 This shows that these jinns had already had faith in the Prophet Moses (peace be upon him) and in the divine Books. After hearing the Quran they felt that it gave the same teachings as the former Prophets had been preaching. Therefore, they believed in this Book forthwith and also in the Prophet (peace be upon him) who had brought it.

34\*اس سے معلوم ہواکہ یہی جن پہلے سے حضرت موسیٰ اور کتب آسمانی پر ایمان لائے ہوئے تھے۔ قرآن سننے کے بعد انہوں نے محصوس کیا کہ یہ وہی تعلیم ہے جو پچھلے انبیاء دیتے چلے آرہے ہیں۔ اس لیے وہ اس کتاب اور اس کے لانے والے رسول صلی الله علیہ وسلم پر بھی ایمان لے آئے۔

31. O our people, accept the invitation of Allah's caller and believe in him. He will forgive you of your sins and will protect you from a painful punishment. \*35

اے ہاری قوم قبول کرو دعوت الله کے داعی کی اور ایمان لاؤ اسپر۔وہ بخش دے گاتم سے تہمارے گناہ اور پناہ دیگا تہمیں عذاب الیم سے 35\*

يَقَوْمَنَا آجِيْبُوا دَاعِيَ اللهِ وَ اللهِ اللهِ وَ اللهِ اللهِ وَ اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَالْمِلْمُ وَاللّهِ وَالل

\*35 Authentic traditions show that after this several deputations of the jinns visited the Prophet (peace be upon him), one after the other, and met him face to face. When

all the traditions related in the collections of Hadith on this subject are read together, it appears that at least six deputations had visited him in Makkah before the Hijrah. About one of these deputations, Abdullah bin Masud

About one of these deputations, Abdullah bin Masud relates: One day the Prophet (peace be upon him) remained missing from Makkah for the whole night. We could not know his whereabouts and feared he might have been attacked by somebody. Early in the morning we saw him coming from the direction of Hira. On inquiring he said that a jinn had come to invite him and he had accompanied him and recited the Quran to a gathering of them there. (Muslim, Musnad Ahmad, Tirmidhi, Abu Daud).

Abdullah bin Masud has related another tradition, saying: Once the Prophet (peace be upon him) asked his companions in Makkah as to which of them would accompany him that night to meet the jinns. I became ready to go with him. At a place in the upper quarters of Makkah the Prophet (peace be upon him) drew a line and told me not to cross it. Then he went forward and stood and began to recite the Quran. I saw that a number of the people had gathered around him and they stood between me and him. (Ibn Jarir, Baihaqi: Dalail an-Nubuwwat, Abu Nuaim Isfahani: Dalail an-Nubuwuat).

On another occasion also during the night Abdullah bin Masud was with the Prophet (peace be upon him) when he decided a case of the jinns at Hajun in Makkah. Many years later Ibn Masud saw a group of the villagers at Kufa and said that the group of the jinns he had seen at Hajun closely resembled those people. (Ibn Jarir).

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

35\* معتبر روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کے بعد جنوں کے پے در پے وفود نبی صلی الله علیہ و سلم کے پاس عاضر ہونے لگے اور آپ سے ان کی رو برو ملاقاتیں ہوتی رہیں۔ اس بارے میں جو روایات کتب مدیث میں منقول ہوئی ہیں ان کو جمع کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ ہجرت سے پہلے مکہ معظمہ میں کم از کم چھ ان میں سے ایک وفد کے متعلق حضرت عبداللہ بن مسود فرماتے ہیں کہ ایک روز رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم مکہ میں رات مجر غائب رہے۔ ہم لوگ سخت پریشان تھے کہ کہیں آپ پر کوئی حلہ یہ کر دیا گیا ہو۔ صبح سویرے ہم نے آپ کو تراء کی طرف سے آتے ہوئے دیکھا۔ پوچھنے پر آپ نے بتایا کہ ایک جن مجھے بلانے آیا تھا۔ میں نے اس کے ساتھ آگر یہاں جنوں کے ایک گروہ کو قرآن سنایا۔ (مسلم۔ مسد احد۔ حضرت عبدالله بن مسود ہی کی ایک اور روایت ہے کہ ایک مرتبہ مکہ میں حضور نے صحابہ سے فرمایا کہ آج رات تم میں سے کون میرے ساتھ جنوں کی ملاقات کے لیے چلتا ہے؟ میں آپ کے ساتھ چلنے کے لیے تیار ہوگیا۔ مکہ کے بالائی حصہ میں ایک جگہ حضو زنے لکیر تھینچ کر مجھ سے فرمایاکہ اس سے آگے نہ بڑھنا۔ پھر آپ آگے تشریف لے گئے اور کھڑے ہو کر قرآن پڑھنا شروع کیا۔ میں نے دیکھا کہ بہت سے اشخاص ہیں جنوں نے آپ کو گھیر رکھا ہے اور وہ میرے اور آپ کے درمیان مائل ہیں۔ )ابن جریر۔ بیتقی۔ دلائل النبوة \_ ابولعيم اصفهاني، دلائل النبوه ) \_ ایک اور موقع پر بھی رات کے وقت حضرت عبداللہ بن مسود نبی صلی اللہ علیہ و سلم کے ساتھ تھے اور مکہ معظمہ میں جون کے مقام پر جنوں کے ایک مقدمہ کا آپ نے فیصلہ فرمایا۔ اس کے سالها سال بعد ابن متعودٌ نے کوفہ میں جاٹوں کے ایک گروہ کو دیکھ کر کہا جمون کے مقام پر جنوں کے جس گروہ کو میں نے دیکھا تھا وہ ان لوگوں سے بہت مثابہ تھا۔ (ابن جریر)

32. And\*36 whoever does not accept الله اور36\* بونه قبول کرے گا دعوت الله اور50 بونه قبول کرے گا دعوت

the invitation of Allah's caller, he cannot escape in the earth, and there will not be for him, besides Him protecting friends. Such are in manifest error.

الله کے داعی کی تو نہیں وہ عاجز کر سکے گا زمین میں اور نہ ہول گے اسكے لئے اسكے سوا جايتى \_ يمي لوگ ہیں کھلی گمراہی میں ۔ فَلَيُسَ مِمْعُجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَ لَيْسَ لَهُ مِنْ دُوْنِهَ أَوْلِيَاءُ الْمُ أُولِيكَ فِي ضَللِ مُّبِينِ

\*36 This sentence might also be a part of the saying of the jinns, or it might be an addition by Allah to their saying. In view of the context the second view seems to be more reasonable.

36\* ہوسکتا ہے کہ یہ فقرہ بھی جنوں ہی کے قول کا حصہ اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ یہ ان کے قول پر الله تعالیٰ کی طرف سے اضافہ ہو۔ فحوائے کلام سے دوسری بات زیادہ قربن قیاس محوس ہوتی ہے۔

33. And did they not see that Allah it is, who created the heavens and the earth, and was not wearied by their creation, has the power upon that He can bring to life the dead. Nay but, indeed He, over all things, is Powerful.

أَوَ لَمْ يَرَوُا أَنَّ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الله خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ وَ الْجَافِلِ اور لَهُ يَغَى بِخَلْقِهِنَّ بِقْدِيمِ عَلَى الْمِين كُواور نهين تَهُكَا وه اللَّه پيدا کرنے سے ۔ قادر ہےاس پر کہ زندہ کر دے مردول کو۔ کیول نہیں بیشک وہ ہر چیزیہ قادر ہے۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

اَنْ يُحْيِ َ الْمَوْتَىٰ لَبَلِّي إِنَّاهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ ﴿ 34. And the Day, will be exposed those who disbelieved to the Fire. Is not this the truth. They will say: Yes, by our Lord. He will say: Then taste punishment because you used to disbelieve.

اور جس دن پیش کئے جائینگے وہ لوگ جنوں نے کفر کیا دوزخ کے سامنے ۔

د کیا نہیں ہے یہ تق۔ وہ کمیں گے ہاں قسم ہے ہمارے رب کی ۔

د وہ فرمائے گا سو چکھو عذاب اس وجہ سے کہ تم کفرکیا کرتے تھے۔

ويؤم يُعُرَضُ النَّايِنَ كَفَرُوا عَلَى النَّايِ النَّالَ النَّايِ الْمَايِ النَّايِ الْمُلْمِي الْمُعْرِقِي النَّايِ النَّايِ الْمُعْرِقِي النَّايِ الْمُلْمِي النَّايِ الْمُعْلِقِي النَّلْمِي الْمُعْلَى الْمُعْلِقِي ال

35. So be patient, as were patient those of determination of the messengers. And do not be in haste for them. It will be as, the day they will see that which they are promised, that they had not stayed but an hour of a day. The message has been conveyed. So shall

any be destroyed

پس صبر کرو جیسے صبر کرتے رہے مالی ہمت رسول 37\* اور نہ جلدی کرو انکے لئے۔ گویا کہ جس دن دیک دیکھیں گے وہ جس کا ان سے وحدہ کیا جاتا ہے کہ نہ رہے تھے مگر ایک گھڑی دن کی۔ پیغام پہنچایا جا چکا ہے۔ پس کیا کوئی ہلاک کیا جائے گا مگر ان لوگوں کے جو جائے گا مگر ان لوگوں کے جو نافرمان تھے۔

فَاصْبِرُ كَمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَرْمِ مِنَ الرَّسُلِ وَلَا الْعَرْمِ مِنَ الرَّسُلِ وَلَا الْعَرْمِ مِنَ الرَّسُلِ وَلَا تَسْتَعُجِلَ لَمَّهُ كَانَّكُمُ يَوْمَ لَكُمْ يَوْمَ لَكُمْ يَرُونَ مَا يُوْعَلُونَ لَمُ لَكُمْ يَلِمُنَ لَكُمْ لِللَّا يَلِمُنَ لَكُمْ اللَّهُ وَلَا يَلِمُ لَلْكُ وَلَكُمْ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى الْفُسِقُونَ هِ الْفُسِقُونَ هِ الْفُسِقُونَ هَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْفُسِقُونَ هَا الْفُسِقُونَ هُ الْفُسِقُونَ هَا الْفُسِقُونَ هَا الْفُسِقُونَ هَا الْفُسِقُونَ هَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْفُلُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْفُلْسِقُونَ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُنْ الْمُنْم

| except      | the |
|-------------|-----|
| disobedient |     |
| people.     |     |

\*\*\*\*

\*37 That is, just as the Prophets before you went on enduring with patience and ceaseless struggle the indifference, opposition, resistance and persecutions of their people for years, so should you also do the same, and do not entertain the idea that either the people should believe in you immediately or if they do not believe, Allah should visit them with His torment.

37 \* یعنی جل طرح تمهارے پیش رو انبیاء اپنی قوم کی بے رخی، مخالفت، مزاحمت اور طرح طرح کی ایذا رسانیوں کا مقابلہ سالها سال تک مسلسل صبر اور ان تھک جدوجہد کے ساتھ کرتے رہے اسی طرح تم بھی کرو، اور یہ خیال دل میں مذلا قویہ لوگ جلدی سے ایمان لے آئیں یا چراللہ تعالیٰ ان پر عذاب نازل کر دے۔

