

وّ Qaaf

بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

## Name

The Surah derives its name from the initial letter *Qaf*, thereby implying that it is the Surah which opens with the alphabetic letter *Qaf*.

## **Period of Revelation**

There is no authentic tradition to show as to when exactly this Surah was revealed. A study of the subject matter, however, reveals that its period of revelation is the second stage of the Prophet's (peace be upon him) life at Makkah, which lasted from the third year of the Prophethood till the fifth year. We have given the characteristics of this period

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

in the Introduction to the Sarah Al-Anaam. In view of those characteristics it can be said that this Surah might have been sent down in about the 5th year, when the antagonism of the disbelievers had become quite intense but had not yet assumed tyrannical proportions.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

## **Theme and Topics**

Authentic traditions show that the Prophet (peace be upon him) used to recite this Surah generally in the Prayer on the Eid days. A woman named Umm Hisham bin Harithah, who was a neighbor of the Prophet (peace be upon him), says that she was able to commit Surah Qaf to memory only because she often heard it from the Prophet (peace be upon him) in the Friday sermons. According to some other traditions, he often recited it in the Fajr Prayer. This makes it abundantly clear that this was an important Surah in the sight of the Prophet (peace be upon him). That is why he made sure that its contents reached as many people as possible over and over again.

This reason for this importance can be easily understood by a careful study of the Surah. The theme of the entire Surah is the Hereafter. When the Prophet (peace be upon him) started preaching his message in Makkah, what surprised the people most was the news that people would be resurrected after death, and they would have to render an account of their deeds. They said that that was impossible; human mind could not believe that it would happen. After all, how could it be possible that when the body had disintegrated into dust, the scattered particles would be reassembled after hundreds of thousands of years to make

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

up the same body once again and raised up as a living body, Allah in response sent down this discourse. In it, on the one hand, arguments have been given for the possibility and occurrence of the Hereafter in a brief way, in short sentences, and, on the other hand, the people have been warned, as if to say: Whether you express wonder and surprise, or you regard it as something remote from reason, or deny it altogether, in any case it cannot change the truth. The absolute un-alterable truth is that Allah knows the whereabouts of each and every particle of your body that has scattered away in the earth, and knows where and in what state it is. Allah's one signal is enough to make all the scattered particles gather together again and to make you rise up once again as you had been made in the first instance. Likewise, your this idea that you have been created and left free to yourselves in the world and that you have not been made answerable to anyone, is no more than a misunderstanding. The fact is that not only is Allah Himself directly aware of each act and word of yours, even of the ideas that pass in your mind, but His angels also are attached to each one of you, who are preserving the record of whatever you do and utter. When the time comes, you will come out of your graves at one call just as young shoots of vegetable sprout up from the earth on the first shower of the rain. Then this heedlessness which obstructs your vision will be removed and you will see with your own eyes all that you are denying today. At that time, you will realize that you had not been created to be irresponsible in this world but accountable to all your deeds. The rewards and

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

punishments, the Hell and Heaven, which you regard as impossible and imaginary things, will at that time become visible realities for you. In consequence of your enmity and opposition to the truth you will be cast into the same Hell which you regard as remote from reason today. And those who fear the Merciful God, and return to the path of righteousness, will be admitted to the same Paradise at whose mention you now express wonder and surprise.

ہ ا آغاز ہی کے حرف ''ق'' سے ماخوذ ہے۔ مطلب بیر ہے کہ وہ سورۃ جس کا افتتاح حرف ق سے ہوتا ہے۔ زمانۂ نزول

کسی معتبر روایت سے بیہ پتہ نہیں چلتا کہ بیہ ٹھیک کس زمانہ میں نازل ہوئی ہے، مگر مضامین پر غور کرنے سے محدوس ہوتا ہے کہ اس کا زمانہ نزول مکہ معظمہ کا دوسرا دور ہے جو نبوت کے تیسرے سال سے شروع ہو کر پانچیں سال تک رہا۔ اس سورۃ کی خصوصیات ہم سورہ انعام کے دیباچہ میں بیان کر چکے ہیں۔ ان خصوصیات کے لحاظ سے اندازاً بیہ قیاس کیا جا سکتا ہے کہ سورہ پانچویں سال میں نازل ہوئی ہوگی جب کہ کفار کی مخالفت الچھی خاصی شدت اختیار کر چکی تھی، مگر ابھی ظلم و ستم کا آغاز نہیں ہوا تھا۔

موضوع اور مباحث

معتبر روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ و سلم اکثر عیدین کی نمازوں میں اس سورة کی تلاوت فرمایا کرتے تھے۔ ایک خاتون ام ہشام بن عاربی، جو حضور کی پردوس تھیں، بیان کرتی ہیں کہ مجھے سورة ق یاد ہی اسطرح ہوئی کہ میں جمعہ کے خطبوں میں اکثر آپ کی زبان مبارک سے اس کو سنتی تھی۔ بعض اور روایت میں آیا ہے کہ فجر کی نماز میں بھی آپ بکثرت اس کو پردھا کرتے تھے۔ اس سے یہ بات واضح ہے کہ حضور کی نگاہ میں یہ ایک بردی اہم سورة تھی۔ اس لیے آپ زیادہ سے زیادہ لوگوں تک بار بار اس کے مضامین مضور کی نگاہ میں یہ ایک بردی اہم سورة تھی۔ اس لیے آپ زیادہ سے زیادہ لوگوں تک بار بار اس کے مضامین مضامین کا اہتمام فرماتے تھے۔

اس اہمیت کی وجہ سورہ کو بغور پڑھنے سے باسانی سمجھ میں آ جاتی ہے۔ پوری سورہ کا موضوع آخرت ہے۔ رسول الله صلی علیہ وسلم نے جب مکہ معظمہ میں اپنی دعوت کا آغاز کیا تولوگوں کو سب سے زیادہ اچنبھا آپ کی جس بات پر ہوا وہ یہ تھی کہ مرنے کے بعد انسان دوبارہ اٹھائے جائیں گے اور ان کو اپنے اعمال کا حیاب دینا ہو گا۔ لوگ کہتے تھے یہ تو بالکل انہونی بات ہے۔ عقل باور نہیں کرتی کہ ایسا ہو سکتا ہے،آخر یہ کیسے ممکن ہے کہ جب ہمارا ذرہ ذرہ زمین میں منتشر ہو چکا ہو تو ان پراگندہ اجزاء کو ہزارہا برس گزرنے کے بعد پھر اکھٹا کر کے ہمارا یہی جسم از سر نو بنا دیا جائے اور ہم زندہ ہو کر اٹھ کھڑے ہوں؟ اس کے جواب میں الله تعالیٰ کی طرف سے یہ تقریر مازل ہوئی۔ اس میں بڑے مختصر طریقے سے چھوٹے چھوٹے فقروں میں ایک طرف آخرت کے امکان اور اس کے وقوع پر دلائل دیے گئے ہیں، اور دوسری طرف لوگوں کو خبر دار کیا گیا ہے کہ تم خواہ تعجب کرو، یا بعیداز عقل سمجھو، یا جھٹلاؤ، بہرمال اس سے حقیقت نہیں بدل سکتی۔ حقیقت اور قطعی اٹل حقیقت یہ ہے کہ تمہارے جم کا ایک ایک ذرہ جوزمین میں منتشر ہوتا ہے، اس کے متعلق الله کو معلوم ہے کہ وہ کہاں گیا ہے اور کس حال میں کس جگہ موجود ہے۔ الله تعالیٰ کا ایک اشارہ اس کے لیے کافی ہے کہ یہ تمام منتشر ذرات مچر جمع ہو جائیں اور تم کو اسی طرح دوبارہ بنا کھواکیا جائے جیسے پہلے بنایا گیا تھا۔ اسی طرح تمہارا یہ خیال کہ تم یہاں شتر بے مہار بنا کر چھوڑ دیے گئے ہو اور کسی کے سامنے تہہیں جواب دہی نہیں کرتی ہے، ایک غلط قہمی کے سوائچھ نہیں ہے امر واقعہ بیر ہے کہ الله تعالیٰ براہ راست خود مجھی تمہارے ہر قول و فعل سے، بلکہ تمہارے دل میں گزرنے والے خیالات تک سے واقف ہے، اور اس کے فرشتے بھی تم میں سے ہر شخص کے ساتھ لگے ہونے تمام حرکات و سکنات کا ریکارڈ محفوظ کر رہے ہیں۔ جب وقت آئے گا توایک پکار پر تم بالکل اسی طرح نکل کھرنے ہو گے جس طرح بارش کا ایک چھینٹا پڑتے ہی زمین سے نباتات کی کونپلیں مچھوٹ لکلتی ہیں۔ اس وقت یہ غفلت کا پردہ جو آج تمہاری عقل پر پڑا ہوا ہے، تمہارے سامنے سے ہٹ جائے گا اور تم اپنی آمکھوں سے وہ سب کچھ دیکھ لو گے جس کا آج انکار کر رہے ہو۔ اس وقت تہمیں معلوم ہوجائے گاکہ تم دنیا میں غیر ذمہ دار نہیں تھے بلکہ ذمہ دار اور جواب دہ تھے۔ جزا و سزا، عذاب و تواب اور جنت و دوزخ جنہیں آج فیانہ عجائب سمجھ رہے ہو، اس وقت یہ ساری چیزیں تمہاری مشہود تقیقت ہونگی۔

حق سے عناد کی پاداش میں اسی جہنم کے اندر پھینکے جاؤ گے جبے آج عقل سے بعید جانتے ہو، اور خدائے رحان سے ڈرکر راہ راست کی طرف پلٹنے والے تمہاری آئکھوں کے سامنے اسی جنت میں جائیں گے جس کا ذکر من کرآج تمہیں تعجب ہورہا ہے۔

الله کے نام سے جو بہت مہربان بھر اللہ اللہ کے نام سے جو بہت مہربان بھر اللہ اللہ کے نام سے جو بہت مہربان بھر اللہ اللہ کے نام سے جو بہت مہربان بھر اللہ اللہ کے نام سے جو بہت مہربان بھر اللہ اللہ کے نام سے جو بہت مہربان بھر اللہ اللہ کے نام سے جو بہت مہربان بھر اللہ اللہ کے نام سے جو بہت مہربان بھر اللہ اللہ بھر اللہ اللہ بھر اللہ اللہ بھر اللہ اللہ بھر بھر اللہ بھر ال

\*1 The word *majeed* is used for expressing two meanings in Arabic: for expressing the high rank, status, honor and dignity of a person, and for saying that somebody is highly generous, charitable and beneficent. This word has been used for the Quran in both these meanings. The Quran is great and glorious in the sense that no book of the world can be brought up against it. It is a miracle both in its language and literary excellence and in its teaching and wisdom. Humans were helpless to produce the like of it at the time when it was sent down and are likewise helpless even today. Nothing of it could ever be proved wrong in any age, nor can anything of it be proved wrong in the present age. Falsehood can neither attack it from the front nor from the rear nor can defeat it. And it is generous and beneficent in the sense that the more a man goes on trying to gain guidance from it, the more of guidance it goes on giving him. And the more he follows and obeys its commands and instructions, the more he continues to be blessed with good things of the world and the Hereafter.

There is no limit to its benefits and advantages where a man may become independent of it, and where it may cease to be beneficial and useful for him.

\*1 \* ''مجید'' کا لفظ عربی زبان میں دو معنوں کے لیے استعال ہوتا ہے۔ ایک، بلند مرتبہ، با عظمت، ہزرگ اور صاحب عزت و شرف۔ دوسرے، کریم، کثیرالعطاء، بہت نفع پہنچانے والا۔ قرآن کے لیے یہ لفظ ان دونوں معنوں میں استعال فرمایا گیا ہے۔ قرآن اس لحاظ سے عظیم ہے کہ دنیا کی کوئی کتاب اس کے مقابلے میں نہیں لائی جا سکتی۔ اپنی زبان اور ادب کے لحاظ سے بھی وہ معجزہ ہے اور اپنی تعلیم اور حکمت کے لحاظ سے بھی معجزہ۔ جس وقت وہ نازل ہوا تھا اس وقت بھی انسان اس کے مانند کلام بناکر لانے سے عاجزتھے اور آج بھی عاجز ہیں۔ اس کی کوئی بات کبھی کسی زمانے میں غلط ثابت نہیں کی جاسکی ہے نہ کی جاسکتی۔ باطل نہ سامنے سے اس کا مقابلہ کر سکتا ہے یہ چیچے سے جلہ آور ہوکر اسے شکست دے سکتا ہے۔ اور اس لحاظ سے وہ کریم ہے کہ انسان جس قدر زیادہ اس سے رہنائی ماصل کرنے کی کوشش کرے اسی قدر زیادہ وہ اس کورہنائی دیتا ہے اور جتنی زیادہ اس کی پیروی کرے اتنی ہی زیادہ اسے دنیا اور آخرت کی بھلائیاں ماصل ہوتی چلی جاتی ہیں۔ اس کے فوائد و منافع کی کوئی مد نہیں ہے جہاں جا کر انسان اس سے بے نیاز ہو سکتا ہو، یا جہاں پہنچ کر اسكى نفع بخثى ختم ہو جاتى ہو۔

But they wondered that there has come to them\*2 a from among themselves, so said those who disbelieved: This thing strange.

بلکہ تعجب کیا انہوں نے کہ ان کے باس آیا 2\*خبردار کرنے والا انہی میں سے۔ توکینے لگے کافرکہ یہ بات تو برای عجیب ہے۔

بَلُ عَجِبُوٓا أَنْ جَاءَهُمُ مُّنُنِرٌ مِّنْهُمُ فَقَالَ الْكُفِرُونَ هٰنَا شَيْءٌ

\*2 This sentence is a unique example of eloquence. In it a vast subject has been compressed into a few brief words.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

The object for which an oath has been sworn by the Quran has not been mentioned. Instead, a subtle gap has been left and the sentence is resumed with "but". If one thinks a little and also keeps in view the background in which this has been said, one comes to know what is the subject of the gap that has been left between the oath and "but". In fact, what has been sworn of is this: The people of Makkah have not refused to acknowledge the Prophethood of Muhammad (peace be upon him) for any sound reason but for the highly unsound reason that a member of their own kind and an individual of their own nation has come to them as a Warner from God and this is something highly surprising for them. Whereas what would actually be surprising was if God had remained unconcerned about the well being and adversity of His servants and made no arrangement whatsoever to warn them; or had sent a nonhuman to warn the human beings; or a non Arab to warn the Arabs. Therefore, this basis of the denial is absolutely unsound, and a reasonable person cannot but admit that there must exist some arrangement from God to warn the servants, and in the form that the Warner himself should be a person from among the people to whom he is sent. As for the question whether Muhammad (peace be upon him) is the person whom God has sent on this mission, no other evidence is needed to settle it but this glorious and beneficent Quran, which he is presenting; this is by itself enough to provide a proof of it. This explanation shows that in this verse an oath has been sworn by the Quran to impress the point that Muhammad (peace be upon him) is

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

really the Messenger of Allah and the disbelievers' surprise and wonder about his apostleship is misplaced, and the fact of the Quran's being majeed is a proof of this claim. 2\* یہ فقرہ بلاغت کا بہترین نمونہ ہے جس میں ایک بہت برے مضمون کو چند مخضر الفاظ میں سمو دیا گیا ہے۔ قرآن کی قسم جس بات پر کھائی گئی ہے اسے بیان نہیں کیا گیا۔ اس کا ذکر کرنے کے بجائے رہے میں ایک نطیف خلاچھوڑ کر آگے کی بات '' بلکہ'' سے شروع کر دی گئی ہے۔ آدمی ذرا غور کرے اور اس پس منظر کو بھی نگاہ میں رکھے جس میں یہ بات فرمائی گئی ہے تواسے معلوم ہوجاتا ہے کہ قسم اور بلکہ کے درمیان جو خلا چھوڑ دیا گیا ہے اس کا مضمون کیا ہے۔ اس میں در اصل قسم جس بات پر کھائی گئی ہے وہ یہ ہے کہ ''اہل مکہ نے محد صلی الله علیہ و سلم کی رسالت کو ماننے سے کسی معقول بنیاد پر انکار نہیں کیا ہے، بلکہ اس سراسر غیر معقول بنیاد پر کیا ہے کہ ان کی اپنی جنس کے ایک بشر، اور ان کی اپنی ہی قوم کے ایک فرد کا غدا اپنے بندوں کی بھلائی اور برائی سے بے پرواہ ہوکر انہیں خبردا رکرنے کا کوئی انتظام یہ کرتا، یا انسانوں کو خبر دار کرنے کے لیے کسی غیرانسان کو میسجنا، یا عربوں کو خبر دار کرنے کے لیے کسی چینی کو مجیج دیتا۔ اس لیے انکار کی یہ بنیاد تو قطعی نا معقول ہے اور ایک صاحب عقل سکیم یقیناً یہ ماننے پر مجبور ہے کہ خدا کی طرف سے بندوں کو خبردار کرنے کا انتظام ضرور ہونا چاہیے اور اسی شکل میں ہونا چاہیے یہ خبر دار کرنے والا خود انہی لوگوں میں سے کوئی شخص ہو جن کے درمیان وہ جھیجا گیا ہو''۔ اب رہ جاتا ہے کہ سوال کہ آیا محد صلی الله علیہ و سلم ہی وہ شخص ہیں جنہیں خدانے اس کام کے لیے بھیجا ہے، تواس کا فیصلہ کرنے کے لیے کسی اور شہادت کی عاجت نہیں، یہ عظیم وکریم قرآن، جے وہ پیش کر رہے ہیں، اس بات کا ثبوت دینے کے لیے بالکل کافی اس تشریح سے معلوم ہو جاتا ہے کہ اس آیت میں قرآن کی قسم اس بات پر کھائی گئی ہے کہ محد صلی الله علیہ و سلم واقعی الله کے رسول ہیں اور ان کی رسالت پر کفار کا تعجب بے جا ہے۔ اور قرآن کے ''مجید'' ہونے کو

اس دعوے کے ثبوت میں پیش کیا گیا ہے۔

Is it when we are dead and become dust. That is a return far. \*3





\*3 This was the second cause of their surprise, the first being that a member of their own kind and clan had arisen with the claim that he had come as a warner to them from God. They were further surprised that the person was warning them to the effect that all men will be raised back to life after death and they will be produced all together in the court of Allah where their deeds will be subjected to accountability and they will be rewarded and punished accordingly.

\*3 بیران لوگوں کو دوسرا تعجب تھا۔ پہلا اور اصل تعجب زندگی بعد موت پر بنہ تھا بلکہ اس پر تھاکہ انہی کی جنس اور قسم کے ایک فرد نے اٹھ کر دعویٰ کیا تھا کہ میں غدا کی طرف سے تمہیں خبر دار کرنے کے لئے آیا ہوں۔ اس کے بعد مزید تعجب انہیں اس پر ہواکہ وہ شخص انہیں جس چیز پر خبردار کر رہا تھا وہ یہ تھی کہ تمام انسان مرنے کے بعد از سر نوزندہ کیے جائیں گے، اور ان سب کو اکٹھا کر کے الله کی عدالت میں پیش کیا جانے گا، اور وہاں ان کے اعمال کا محاسبہ کرنے کے بعد جزا اور سزا دی جائے گی۔

4. Surely, We know diminishes what earth from them. And with Us is a Book, preserved. \*4

قَلُ عَلِمُنَا مَا تَنَقُصُ الْآئِضُ الْآئِضُ الْقِينَا مِ مِانْ مِينَا كُم كُرَتَى ہِ مِنْهُمُ وَعِنْكَ نَا كِتُبُ حَفِيْظُ انس انس سے اور مارے پاس كتاب ہے محفوظ ۔ 4\*



\*4 That is, if it cannot be comprehended by intellect, it is their own narrow mind to blame. It does not mean that Allah's knowledge and power also should be narrow. They think that it is in no way possible to collect the scattered

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

particles of the bodies of the countless human beings who have died since the beginning of creation and will die till Resurrection. But the fact is that Allah directly knows each of those particles in whatever form and in whichever place they are. Furthermore, a full record of this is being maintained in the Register of Allah, which has not left out any particle un-recorded.

This verse also is one of those verses which point out that the life Hereafter will not only be a physical lift as it is in this world, but the body of every person also will be the same which he had in this world. If it were not so, it would be meaningless to tell the disbelievers: We know very well whatever the earth consumes of their bodies and We have a Book which preserves everything. (For further explanation, see E.N. 25 of Surah Ha Mim As-Sajdah).

4 \* یعنی یہ بات اگر ان لوگوں کی عقل میں نہیں ساتی تو یہ ان کی اپنی ہی عقل کی تنگی ہے۔ اس سے یہ تو لازم نہیں آنا کہ الله کا علم اور اس کی قدرت بھی تنگ ہو جائے۔ یہ سجھتے ہیں کہ ابتدائے آفرینش سے قیامت تک مرنے والے بے شار انسانوں کے جم کے اجزاء ہو زمین میں بخر بچے ہیں اور آئندہ بخرتے بلے جائیں گے، ان کو جمع کرنا کسی طرح ممکن نہیں ہے۔ لیکن واقعہ یہ ہے کہ ان میں سے ہر ہر جردو جس شکل میں جماں بھی ہے، الله تعالیٰ براہ راست اس کو جانتا ہے، اور مزید برآن اس کا پورا ریکارڈ الله کے دفتر میں محفوظ کیا جا رہا ہے جس سے کوئی ایک ذرہ بھی بچا ہوا نہیں ہے۔ جس وقت الله کا حکم ہوگا اس وقت آناً میں محفوظ کیا جا رہا ہے جس سے کوئی ایک ذرہ بھی بچا ہوا نہیں ہے۔ جس وقت الله کا حکم ہوگا اس وقت آناً جس مجم پھر بنا دیں گے جن میں رہ کر انہوں نے دنیا کی زندگی میں کام کیا تھا۔ جسم پھر بنا دیں گے جن میں رہ کر انہوں نے دنیا کی زندگی میں کام کیا تھا۔ یہ آخرت کی زندگی نہ سے کہ آخرت کی زندگی نہ کہ ویسی ہی جمانی زندگی ہوگی جیسی اس دنیا میں سے، بلکہ جسم بھی ہر شخص کا وہی ہوگا جواس دنیا میں صرف یہ کہ ویسی ہی جمانی زندگی ہوگی جیسی اس دنیا میں ہیں ہو، بلکہ جسم بھی ہر شخص کا وہی ہوگا جواس دنیا میں صرف یہ کہ ویسی ہی جمانی زندگی ہوگی جیسی اس دنیا میں ہی۔ بلکہ جسم بھی ہر شخص کا وہی ہوگا جواس دنیا میں

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

تھا اگریہ حقیقت یہ نہ ہوتی تو کفار کی بات کے جواب میں یہ کہنا بالکل بے معنی تھا کہ زمین تمہارے جسم میں سے جو کچھ کھاتی ہے وہ سب ہمارے علم ہے۔ اور ذریے ذریے کا ریکارڈ موجود ہے (مزید تشریح کے لیے ملاحظه مولفهيم القرآن جلد چهارم، تفسير سورة حم السجده، عاشيه 25) ـ

5. But they have denied the truth when it came to them, so they are in a state which is confused. \*5

بَلُ كَنَّبُوا بِالْحَقِّ لَمَّ الله جَمَّلَا يَا انهول نَے مِنْ كُو جَبُّلُ يَا انهول نَے مِنْ كُو جَبُّ الله جَمَّلًا يَا انهول نَا يَعْلَى الله عَلَيْ الله عَلَيْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَيْ اللّهُ عَلَّا عَلَّا عَلّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلّا عَلّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَّا عَلَّا ع ایک معاملے میں جو الجھا ہوا

In this brief sentence a vast subject has been compressed. It means: These people did not rest content only with expressing wonder and declaring the thing to be far removed from reason, but when the Prophet Muhammad (peace be upon him) presented his message of the truth, they denied it as falsehood without any hesitation. Its inevitable result was, and the same only could follow from it, that they do not agree on any one position with regard to the invitation and the Messenger who has presented it. Sometimes they brand him a poet, sorcerer, and sometimes sometimes a a madman. Sometimes they say that he is a magician and sometimes that he is bewitched. Sometimes they say that he has fabricated this thing by himself in order to establish his superiority. Therefore, leaving it aside, detailed reasoning is now being presented about the authenticity of the second thing which those people regarded as strange and far removed from reason and intellect.

5\* اس مخضر سے فقرے میں بھی ایک بہت برا مضمون بیان کیا گیا ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ ان لوگوں نے صرف تعجب کرنے اور بعیداز عقل ٹھیرانے پر ہی انتفا نہ کیا، بلکہ جس وقت محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی دعوت حق پیش کی اسی وقت بلاتا مل اسے قطعی جھوٹ قرار دے دیا۔ اس کا نتیجہ لازماً یہ ہونا تھا اور یمی ہوا کہ انہیں اس دعوت اور اس کے پیش کرنے والے رسول کے معاملہ میں کسی ایک موقف پر قرار نہیں ہے۔ کبھی اس کو شاعر کہتے ہیں تو کبھی کاہن اور کبھی مجنون۔ کبھی کہتے ہیں کہ یہ جادوگر ہے اور کبھی کہتے ہیں کہ کسی نے اس پر جادوکر دیا ہے۔ تھی کہتے ہیں کہ یہ اپنی برائی قائم کرنے کے لیے خودیہ چیز بنا لایا ہے، اور تھجی بیہ الزام تراشتے ہیں کہ اس کے پس پشت کچھ دوسرے لوگ ہیں جو بیہ کلام گھڑ گھڑ کر اسے دیتے ہیں۔ یہ متضاد باتیں خود ظاہر کرتی ہیں کہ یہ لوگ اپنے موقف میں بالکل الجھ کر رہ گئے ہیں۔ اس الجھن میں یہ ہر گز نہ پڑتے اگر جلد بازی کر کے نبی کو پہلے ہی قدم پر جھٹلا نہ دیتے اور بلا فکر وٹامل ایک پیشگی فیصلہ صادر کر دینے سے پہلے سنجیدگی کے ساتھ غور کرتے کہ یہ دعوت کون پیش کر رہا ہے، کیا بات کہہ رہا ہے اور اس کے لیے دلیل کیا دے رہا ہے۔ ظاہر ہے کہ وہ شخص ان کے لیے اجنبی نہ تھا۔ کمیں سے اچانک ان کے درمیان نہ آ کھڑا ہوا تھا۔ ان کی اپنی ہی قوم کا فرد تھا۔ ان کا اپنا دیکھا بھالا آدمی تھا۔ یہ اس کی سیرت وکردار اور اس کی قابلیت سے نا واقف نہ تھے۔ ایسے آدمی کی طرف سے جب ایک بات پیش کی گئی تھی تو یا ہے اسے فوراً قبول یہ کر لیا جاتا، مگر وہ اس کی منتحق بھی تو نہ تھی کہ سنتے ہی اسے رد کر دیا جاتا۔ پھر وہ بات بے دلیل بھی یہ تھی۔ وہ اس کے لیے دلائل پیش کر رہا تھا۔ یا ہیے تھا کہ اس کے دلائل کھلے کانوں سے سنے جاتے اور تعصب کے بغیران کو جانچ کر دیکھا جاتا کہ وہ کہاں تک معقول ہیں۔ لیکن یہ روش اختیار کرنے کے بجائے جب ان لوگوں نے ضد میں آگر ابتدا ہی میں اسے جھٹلا دیا تو اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ایک حقیقت تک پہنچنے کا دروازہ توانہوں نے اپنے لیے خود بند کر لیا اور ہر طرف جھنکتے پھرنے کے بہت سے راستے کھول لیے۔ اب یہ اپنی ابتدائی غلطی کو نباہنے کے لیے دس متضاد باتیں تو بنا سکتے ہیں مگر اس ایک بات کو سوچنے کے لیے بھی تیار نہیں ہیں کہ نبی سیا بھی ہو سکتا ہے اور اس کی پیش کردہ بات حقیقت بھی ہو سکتی ہے۔ اَفَكَمُ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ الوكياني ديكما انهول نے آسان the heaven above them, \*6 how we made it, \*7 and adorned it, and there is not in it any rift. \*8

کی طرف اپنے اوپر <sup>6\*</sup> کہ کیسے بنایا ہم نے اسکو <sup>7\*</sup>اور سجایا اسے اور شمیں ہے اس میں کوئی شگاف

وَمَا لَمَا مِنْ فُرُوْحٍ ۞

فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَ رَيَّنَّهَا

\*6 Here, by the sky is implied the whole firmament that man finds spread over him, day and night, in which the sun shines in the day and the moon and countless stars glitter at night, which amazes him even when he sees it with the bare eye, but which appears as a vast, limitless universe when he looks at it through the telescope.

6\*اوپر کی پانچ آیتوں میں کفار مکہ کے موقف کی نا معقولیت واضح کرنے کے بعد اب بتایا جا رہا ہے کہ آخرت کی جو خبر محد صلی الله علیہ و سلم نے دی ہے اس کی صحت کے دلائل کیا ہیں۔ اس مقام پر یہ بات اچھی طرح سمجھ لینی جاہیے کہ کفار جن دو ہاتوں پر تعجب کا اظہار کر رہے تھے ان میں سے ایک، یعنی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کے برحق ہونے کی دو دلیلیں ابتدا ہی میں دی جاچکی ہیں۔ اول یہ کہ وہ تمہارے سامنے قرآن مجید پیش کر رہے ہیں جوان کے نبی ہونے کا کھلا ہوا شبوت ہے۔ دوم یہ کہ وہ تمہاری اپنی ہی جنس اور قوم اور برادری کے آدمی ہیں۔ اچانک آسمان سے یا کسی دوسری سرزمین سے نہیں آگئے ہیں کہ تمہارے کیے ان کی زندگی اور سیرت وکر دار کو جانچ کریہ تحقیق کرنا مشکل ہوکہ وہ قابل اعتاد آدمی ہیں یا نہیں اور یہ قرآن ان کا اپنا گھیرا ہوا کلام ہو بھی سکتا ہے یا نہیں، اس لیے ان کے دعوائے نبوت پر تمہارا تعجب بے جا ہے۔ یہ استدلال تفصیل کے ساتھ پیش کرنے کے بجائے دو مختصر اشاروں کی شکل میں بیان کیا گیا ہے، کیونکہ جس زمانے میں محد صلی الله علیہ و سلم خود مکہ میں کھڑے ہوکر ان لوگوں کو قرآن سنار ہے تیمے جو بچین سے جوانی اور ادھیر عمر تک آپ کی ساری زندگی دیکھے ہوئے تھے، اِس وقت ان اشاروں کی پوری تفصیل ماحول کے ہر شخص پر آپ ہی واضح تھی۔ اس لیے اس کو چھوڑ کر اب تفصیلی استدلال اس دوسری بات کی صداقت پر کیا

\*7 This universe seems to be starting from nowhere and ending nowhere. Millions of times larger planets than our earth are moving in it like tiny balls; thousands of times brighter stars than our sun are shining in it our this entire solar system is located in a corner of its only one galaxy; only in this one galaxy there exist at least three thousand million other stars like our own sun, and man's observation has so far discovered one million such galaxies. Out of the millions of galaxies our nearest, neighboring galaxy is so distant from us that its light reaches the earth in ten million years traveling at the speed of 186,000 miles per second. This shows the vastness of that part of the universe which has so far been observed and explored by man. As to how vast is the entire universe of God we have no means to estimate and judge. May be that the known universe of man does not bear with the entire universe even that ratio which a drop of water bears with the ocean. If about the God Who has brought this huge and wonderful universe into being, this tiny talking animal, called man, who creeps on the earth, asserts that He cannot recreate him once again after death, it would be due to narrowness of his own mind. The power of the Creator of the universe would not at all be affected by it.

7\* یماں آسمان سے مراد پورا عالم بالا ہے جے انسان شب وروز اپنے اوپر چھایا ہوا دیکھتا ہے۔ جس میں دن کو سورج چمکتا ہے اور رات کو چاند اور بے مد و حماب تارے روش نظر آتے ہیں۔ جے آدمی برہمنہ آنکھ ہی سے دیکھے تو چیرت طاری ہوجاتی ہے، لیکن اگر دور بین لگا لے توایک ایسی وسیع و عریض کائنات اس کے سامنے دیکھے تو چیرت طاری ہوجاتی ہے، لیکن اگر دور بین لگا لے توایک ایسی وسیع و عریض کائنات اس کے سامنے

آتی ہے جو نا پیداکنار ہے، کہیں سے شروع ہو کر کہیں ختم ہوتی نظر نہیں آتی۔ ہاری زمین سے لاکھول گئے روے عظیم الثان سیارے اس کے اندر گیندوں کی طرح گھوم رہے ہیں۔ ہمارے سورج سے ہزاروں درجہ زیادہ روش تارے اس میں چک رہے ہیں۔ ہمارایہ پورا نظام شمسی اس کی صرف ایک کھکٹاں (Galaxy) کے ایک کونے میں پڑا ہوا ہے۔ تنا اسی ایک کھٹال میں ہارے سورج جیسے کم از کم 3 ارب دوسرے تارے (ثوابت) موجود ہیں، اور اب تک کا انسانی مثاہدہ ایسی ایسی دس لاکھ کھکٹانوں کا پنتہ دے رہا ہے۔ ان الا کھوں کھکٹانوں میں سے ہاری قریب ترین ہمسایہ کھکٹاں اتنے فاصلے پر واقع ہے کہ اس کی روشنی ایک لاکھ 86 ہزار فی سکنڈ کی رفتار سے عل کر دس لاکھ سال میں زمین تک چہنچتی ہے۔ یہ تو کائنات کے صرف اس ھے کی وسعت کا عال ہے جواب تک انسان کے علم اور اس کے مثاہدہ میں آئی ہے۔ خدا کی خدائی کس قدر وسیع ہے، اس کا کوئی اندازہ ہم نہیں کر سکتے۔ ہو سکتا ہے کہ انسان کی معلوم کائنات کے مقابلے میں وہ نسبت بھی نہ رکھتی ہوجو قطرے کو سمندر سے ہے۔ اس عظیم کارگاہ ہست وبود کوجو خداِ وجود میں لایا ہے اس کے بارے میں زمین پر رینگئے والا یہ چھوٹا سا جیوان ماطق، جس کا نام اِنسان ہے، اگر یہ حکم لگائے کہ وہ اسے مرنے کے بعد دوبارہ پیڈا نہیں کر سکتا، تو یہ اس کی اپنی ہی عقل کی انتگی ہے۔ کائنات کے خالق کی قدرت اس سے کیسے تنگ ہو جائے گی!

\*8 That is, in spite of its amazing vastness the wonderful order of the universe is so coherent and firm and its composition so perfect that there is no crack or cleft in it, and its continuity breaks nowhere. This can be understood by an example. Radio astronomers of the present age have observed a galactic system which they have named Source 3C 295. They think that its rays which are now reaching us might have left it more than four thousand million years ago. The question is: How could it be possible for the rays to reach the earth from such a distant source had the continuity and coherence of the universe between the earth and the galaxy been broken somewhere and its composition

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

been split at some point. Allah, in fact, alludes to this reality and puts this question before man: When you cannot point out even a small breach in this system of My universe, how did the concept of any weakness in My power enter your mind, that after the respite of your test is over, if I like to bring you back to life to subject you to accountability before Me, would I not be able to do so?

This is not only a proof of the possibility of the Hereafter but also a proof of Tauhid. These rays' reaching the earth from a distance of four thousand million light years and being detected by the man made instruments expressly point to the fact that from the galaxy to the earth the entire world has been made up of one and the same substance continuously, one and the same kind of the forces are working in it, and they are functioning according to the same laws without any difference and disparity. Were it not so, the rays could neither have reached here, nor detected by the instruments which man had made after understanding the laws working on the earth and its surroundings. This proves that One God alone is the Creator of this whole universe and its Master and Ruler and Controller.

8 \* یعنی اپنی اس جیرت انگیز وسعت کے باو جودیہ عظیم الثان نظام کائنات ایسا مسلسل اور منتکم ہے اور اس کی بندش اپنی چست ہے کہ اس میں کسی جگہ کوئی دراڑیا شگاف نہیں ہے اور اس کا تسلسل کہیں جا کر ٹوٹ نہیں جاتا۔ اس چیز کو ایک مثال سے اچھی طرح سمجھا جا سکتا ہے۔ جدید زمانے کے ریڈیائی ہیئت دانوں نے ایک کھکٹانی نظام کا مثاہدہ کیا ہے جے وہ منبع 3 ج 295 (Source 3c،295) کے نام سے تعبیر کرتے ہیں۔ اس کے متعلق ان کا اندازہ یہ ہے کہ اس کی جو شعاعیں اب ہم تک پہنچ رہی ہیں وہ 4 ارب سال سے ہیں۔ اس کے متعلق ان کا اندازہ یہ ہے کہ اس کی جو شعاعیں اب ہم تک پہنچ رہی ہیں وہ 4 ارب سال سے

بھی زیادہ مدت پہلے اس میں سے روانہ ہوئی ہونگی۔ اس بعید ترین فاصلے سے ان شعاعوں کا زمین تک پہنچنا آخر کیسے ممکن ہوتا اگر زمین اور اس کھکٹال کے درمیان کائنات کا نسلسل کسی جگہ سے ٹوٹا ہوا ہوتا اور اس کی بندش میں کہیں شگاف بڑا ہوا ہوتا۔ الله تعالیٰ اس حقیقت کی طرف اشارہ کر کے در اصل یہ سوال آدمی کے سامنے پیش کرتا ہے کہ میری کائنات کے اس نظام میں جب تم ایک ذرا سے رفنے کی نشان دہی بھی نہیں کر سکتے تو میری قدرت میں اس کمزوری کا تصور کھال سے تمہارے دماغ میں آگیاکہ تمہاری مہلت امتحان ختم ہوجانے کے بعدتم سے حیاب لینے کے لیے میں تہیں پھرزندہ کر کے اپنے سامنے عاضر کرنا چاہوں تو یہ یہ صرف امکان آخرت ہی کا ثبوت نہیں ہے بلکہ توحید کا ثبوت بھی ہے چار ارب سال نوری ( Light Years) کی مسافت سے ان شعاعوں کا زمین تک چہنچنا، اوریہاں انسان کے بنائے ہوئے آلات کی گرفت میں آنا صریحاً اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ اس کھکٹاں سے لے کر زمین تک کی پوری دنیا مسلسل ایک ہی مادے سے بنی ہوئی ہے، ایک ہی طرح کی قوتیں اس میں کار فرما ہیں، اور کسی فرق و تفاوت کے بغیروہ سب ایک ہی طرح کے قوانین پر کام کر رہی ہیں۔ اگر ایسا نہ ہوتا تو یہ شعاعیں نہ یماں تک پہنچ سکتی تھیں اور نہ ان آلات کی گرفت میں آسکتی تھیں جوانسان نے زمین اور اس کے ماحول میں کام کرنے والے قوانین کا

7. And the earth We spread it out, and We set in it mountains, and We caused to grow in it all kinds of beautiful things. \*9

اور زمین کہ پھیلایا ہم نے اسے اور رکھ دیئے ہم نے اس میں پہاڑ اور رکھ دیئے ہم نے اس میں ہرطرح کی اگائیں ہم نے اس میں ہرطرح کی نوشا چیزیں ۔ و\*

فہم عاصل کر کے بنائے ہیں۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ ایک ہی خدا اس پوری کائنات کا غالق و مالک اور ر



\*9 For explanation, see E.Ns 12-14 of Surah An-Nahl; E.Ns

73-74 of Surah An-Naml; and E.N. 7 of Surah Az-Zukhruf. 9\* تشریح کے لیے ملاظم ہو تفہیم القرآن جلد دوم، النحل، حواشی 12۔13۔14۔ جلد سوم، النمل، حواشی 73\_74\_ جلد چارم، الزخرف، عاشير 7\_

8. An insight reminder for every penitent slave.

التحصيل كھولنے اور ياد دہانی کے لئے ہراس بندے کو جو رجوع

تَبْصِرَةً و زِكْرى لِكُلِّ عَبْدِ

9. And We sent down from the sky blessed water, then We produced thereby gardens and harvest grain.

وَ نَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً اورانارا بمن آسان سے با برکت باغات اور تھیتی کا آناج۔

مُّبرَكًا فَانْبَتْنَا بِهِ جَنَّتِ وَّحَبَّ | پنی پر اگائے ہم نے اس سے

10. And palm trees, lofty having fruit arranged in clusters.

وَ النَّخَلَ بِسِقْتِ لَمَّا طَلْعٌ اور كَمِور كے درخت لمبے لمبے منكا خوشہ ہوتا ہے نہ یہ نہ ۔

11. A provision for the slaves. And We give life thereby to a dead land. Thus will be the resurrection. \*11

بَلْنَةً مَّيْتًا الْحَالِكِ اللهِ الله ۔اسیطرح سے نکل بینا ہے۔\*

یِّزُقًا لِلْعِبَادِ اور زندہ کیا ہے اور زندہ کیا الحيووج ١

\*10 For explanation, set E.Ns 73, 74, 81 of Surah An-Naml, E.Ns 25, 33, 35 of Surah Ar-Room and E.N. 29 of Surah YaSeen.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

10\*تشریح کے لیے ملاظہ ہو تفہیم القرآن، جلد سوم، النمل، حواثی 73-74-81\_الروم، حواثی

25\_33\_35\_ جلد چارم،يس، ماشير 29\_

\*11 The reasoning is this: Your conjecture about God Who made this sphere of the earth a suitable home for living creatures and Who by combining the lifeless clay of the earth with the lifeless water from the sky produced such a fine vegetable life that you witness flourishing in the form of your gardens and crops, and Who made the vegetation a means of sustenance for both man and beast, that He has no power to resurrect you after death, is a foolish and absurd conjecture. You witness almost daily phenomenon that a land is lying barren and lifeless; then as soon as it receives a shower of rain, it gives birth to an endless chain of life all of a sudden, the roots lying dead for ages sprout up and a variety of insects emerge playfully from the layers of the earth. This is a manifest proof that life after death is not impossible. When you cannot deny this express observation of yours, how can you deny that when Allah wills, you too will sprout up from the earth as the vegetation sprouts up. In this connection, one may note that in many parts of Arabia it does not sometimes rain for as long as five years at a stretch and sometimes even for longer periods the land does not receive even a drop of rain. For such long intervals in the burning deserts it is not conceivable that the roots of grass and the insects of the earth would survive. In spite of this when a little of the rain falls at some place, grass sprouts up and the insects of the earth return to life. Therefore, the inhabitants of Arabia

can understand this reasoning much better than those people who do not have to experience such long periods of drought.

11\*استدلال یہ ہے کہ جس خدا نے زمین کے اس کرے کو زندہ مخلوقات کی سکونت کے لیے موزوں مقام بنا یا، اور جس نے زمین کی بے جان مٹی کو آسمان کے بے جان یانی کے ساتھ ملا کر اتنی اعلیٰ درجے کی نباتی ا زندگی پیدا کر دی جے تم اپنے باغوں اور تھیتوں کی شکل میں لہلاتے دیکھ رہے ہو، اور جس نے اس نباتات کو انسان و حیوان سب کے لیے رزق کا ذریعہ بنا دیا، اس کے متعلق تمہارا یہ گان کہ وہ تمہیں مرنے کے بعد دو بارہ پیدا کرنے پر قادر نہیں ہے، سراسر بے عقلی کا گان ہے۔ تم اپنی آمکھوں سے آئے دن دیکھتے ہوکہ ایک علاقہ بالکل خٹک اور بے جان رہا ہوا ہے۔ بارش کا ایک چھینٹا رہتے ہی اس کے اندر یکایک زندگی کے چٹمے پھوٹ نکلتے ہیں، مدتوں کی مری ہوئی جزیں یک لخت جی اٹھتی ہیں، اور طرح طرح کے حثرات الارض زمین کی تہوں سے نکل کر اچھل کود شروع کر دیتے ہیں۔ یہ اس بات کا کھلا ہوا ثبوت ہے کہ موت کے بعد دوبارہ زندگی نا ممکن نہیں ہے۔ اپنے اس صریح مثاہدے کو جب تم نہیں جھٹلا سکتے تو اس بات کو کیے جھٹلاتے ہوکہ جب خدا چاہے گاتم خود بھی اسی طرح زمین سے نکل آؤ گے جس طرح نباتات کی کونپلیں نکل آتی ہیں۔ اس سلیلے میں یہ بات قابل ذکر ہے کہ عرب کی سرزمین میں بہت سے علاقے ایسے ہیں جماں بسا اوقات یانچ یانچ برس بارش نہیں ہوتی، بلکہ تبھی تبھی اس سے بھی زیادہ مدت گزر جاتی ہے اور آسمان سے ایک قطرہ تک نہیں ٹیکتا۔ اتنے طویل زمانے تک تینے ہوئے ریگتانوں میں گھاس کی جرموں اور حشرات الارض کا زندہ رہنا قابل تصور نہیں ہے۔ اس کے باوجود جب وہاں کسی وقت تصور می بارش بھی

12. Denied before them the people of Noah, and the dwellers of Rass\*12

جھٹلا چکے ہیں ان سے پیلے نوح وَّاصْحُبُ الرَّسِ وَ ثَمُّوْدُ اللَّهِ الرَّسِ وَ ثَمُّوْدُ اللَّهِ اللَّهِ الرَّسِ 12\* اور

ہو جاتی ہے تو گھاس نکل آتی ہے اور حثرات الارض جی اٹھتے ہیں۔ اس لیے عرب کے لوگ اس استدلال کو

ان لوگوں کی بہ نسبت زیادہ اچھی طرح سمجھ سکتے ہیں جنہیں اتنی طویل خٹک سالی کا تجربہ نہیں ہوتا۔

كَنَّابَتُ قَبُلَهُمُ قَوْمُ نُوْح

\*12 Before this the people of Rass (Ashab ar-Rass) have been mentioned in Surah Al-Furqan, Ayat 38, and now here, but at both places they have been only referred to as of those nations who rejected the Prophets. No other detail about them has been given. In the traditions of Arabia two places are well known by the name of ar-Rass, one in the Najd and the other in northern Hejaz. Of these ar-Rass of the Najd is better known and has been referred to more often in the pre-Islamic poetry of Arabia. Now it is difficult to determine which of these was the home of the Ashab ar-Rass. No reliable detail of their story is found in any tradition either. The most that one can say with certainty is that it was a nation which had thrown its Prophet into a well. But from the mere allusion that has been made to them in the Quran, one is led to think that in the time of the revelation of the Quran the Arabs were generally aware of this nation and its history, but the traditions about them could not be preserved in historic records.

12\* ان کا ذکر ہورہا ہے۔ مگر دونوں جگہ انبیاء کو جھٹلانے والی قوموں کے سلیلے میں صرف ان کا نام ہی لیا گیا ہے، کوئی تفصیل ان کے ذکر ہورہا ہے۔ مگر دونوں جگہ انبیاء کو جھٹلانے والی قوموں کے سلیلے میں صرف ان کا نام ہی لیا گیا ہے، کوئی تفصیل ان کے قصے کی بیان نہیں کی گئی ہے۔ عرب کی دوایات میں الرس کے نام سے دو مقام معروف ہیں، ایک نجد میں، دوسرا شمالی مجاز میں۔ ان میں نجد کا الرس زیادہ مشور ہے اور اشعار جاہلیت میں زیادہ تر اسی کا ذکر سنا ہے۔ اب یہ تعین کرنا مشکل ہے کہ اصحاب الرس ان دونوں میں سے کس جگہ کے دیادہ تھے۔ ان کے قصے کی بھی کوئی قابل اعتاد تفصیل کسی دوایت میں نہیں ملتی۔ زیادہ سے زیادہ بس اتنی بات صحت کے ساتھ کہی جا سکتی ہے کہ یہ کوئی ایسی قوم تھی جس نے اپنے نبی کو کوئیں میں بس اتنی بات صحت کے ساتھ کہی جا سکتی ہے کہ یہ کوئی ایسی قوم تھی جس نے اپنے نبی کو کوئیس میں بسیارہ کر کے چھوڑ دیا گیا ہے اس سے بھینے دیا تھا۔ لیکن قرآن مجید میں جس طرح ان کی طرف محض ایک اشارہ کر کے چھوڑ دیا گیا ہے اس سے

خیال ہوتا ہے کہ نزول قرآن کے زمانے میں اہل عرب بالعموم اس قوم اور اس کے قصے سے واقت تھے اور بعد میں یہ روایات تاریخ میں محفوظ نہ رہ سکیں۔

Pharaoh\*13 and the brethren of Lot.

وَ عَادٌ وَ فِرْعَوْنُ وَ اِنْحُوانُ اور عاد اور فرعون 13\* اور لوط کے الحق اللہ عاد اور عاد اور فرعون 13. And Aad and بھائی۔

\*13 Only the Pharaoh has been mentioned instead of the people of Pharaoh, for he had so dominated his people that they had been left with no independent opinion and will of their own, apart from him. They followed him wherever he led them. That is why he alone was held responsible for the deviation and degeneration of his people. Wherever there exists the freedom of will and action for a nation, it by itself bears the burden of its deeds, and wherever one man's dictatorship may have rendered a nation powerless the one man alone takes on his shoulders the burden of the sins of entire nation. This doesn't mean that the nation becomes absolved from its duty and responsibility when the one man alone has burdened himself with the responsibility. This is not so. The nation in such a case becomes responsible for the moral weakness shown by it in that why it allowed a man to overpower and dominate it so completely. The same thing has been alluded to in Surah Az-Zukhruf, Ayat 54, thus: Pharaoh took his people to be light, and they obeyed him, for they were indeed a sinful people. (For explanation, see E.N. 50 of Surah Az-Zukhruf).

13\* قوم فرعون کے بجائے صرف فرعون کا نام لیا گیا ہے، کیونکہ وہ اپنی قوم پر اس طرح مسلط تھا کہ اس کے مقابلے میں قوم کی کوئی آزادانہ رائے اور عزیمت باقی نہیں رہی تھی۔ جس گمراہی کی طرف سے جاتا تھا،

قوم اس کے پیچے علی جاتی تھی۔ اس بنا پر پوری قوم کی گمراہی کا ذمہ دار تنا ایک فرد کو قرار دیا گیا۔ ہماں قوم کے لیے رائے اور عمل کی آزادی موجود ہو وہاں اپنے اعال کا بوجو وہ خود اٹھاتی ہے۔ اور ہماں ایک آدمی کی آمریت نے قوم کو بے بس کر رکھا ہو، وہاں وہی ایک آدمی پوری قوم کے گناہوں کا باراپنے سرلے لیتا ہے۔ اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ فرد واحد پر یہ بوجے لد جانے کے بعد قوم سبکدوش ہو جاتی ہے۔ نہیں، قوم پر اس صورت میں اس اظلاقی کمزوری کی ذمہ داری عائد ہوتی ہے کہ اس نے کیوں اپنے اوپر ایک آدمی کو اس طرح مسلط ہونے دیا۔ اس چیز کی طرف سورہ زخرف، آیت 54 میں اشارہ کیا گیا ہے کہ: فَاسَتَحَفَّ قَوْمَهُ فَاطَاعُوٰ گا اللّٰ اللّٰ کے فائڈ اقَوْماً فلاعت کی، در حقیقت وہ تھے ہی فاسق لوگ ''۔ (تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تھیم القرآن، جلد چارم، تفیر سورۃ زخرف، عاشیہ 25)۔

14. And the dwellers of Aiykah and the people of Tubba.\*14 Every\*15 one denied the messengers, \*16 so fulfilled My threat.

اور ایکہ والے اور قوم تبع <sup>14</sup>۔ہر ایک نے <sup>15\* جھٹلایا</sup> رسولوں کو <sup>16\*</sup> توپوری ہوکر رہی میری وعید۔

وَّ أَصُحْبُ الْآيُكَةِ وَ قَوْمُ الْآيُكَةِ وَ قَوْمُ الْآسُلَ الْآسُلَ الْآسُلَ فَحَقَّ وَعِيْدِهِ

\*14 For explanation, see E.N. 37 of Surah Saba; E.N. 32 of Surah Dukhan.

14\*تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد چارم، تفہیر سورۃ سبا، حاشیہ 37۔ سورۃ دغان، حاشیہ 32۔

\*15 That is, they all denied the apostleship of their Messengers as well as the news given by them that they will be raised back to life after death.

15\* یعنی انہوں نے اپنے رسولوں کی رسالت کو بھی جھٹلایا اور ان کی دی ہوئی اس خبر کو بھی جھٹلایا کہ تم مرنے کے بعد پھراٹھائے جاؤگے۔ \*16 Although every nation denied only the Messenger who was sent to it, as it denied the news which all the Messengers have been presenting unanimously, denying one Messenger, therefore, amounted to denying all of them. Moreover, these nations did not merely deny the apostleship of the Messenger who had come to them, but they were not at all inclined to believe that a mere human could be appointed by Allah for the guidance of other men. Therefore, they denied apostleship itself, and the crime of no one was confined to belying and rejecting any one Messenger only.

16 \* اگر چہ ہر قوم نے صرف اس رسول کو جھٹلایا جواس کے پاس بھیجا گیا تھا، مگر چونکہ وہ اس خبر کو جھٹلا رہی تھی جو تمام رسول بالاتفاق پیش کرتے رہے ہیں، اس لیے ایک رسول کو جھٹلا کا در حقیقت تمام رسولوں کو جھٹلا دینا تھا۔ علاوہ بریں ان قوموں میں سے ہرایک نے محض اپنے ہاں آنے والے رسول ہی کی رسالت کا الکار نہ کیا تھا بلکہ وہ سرے سے یہی بات مانے کے لیے تیار نہ تھیں کہ انسانوں کی ہدایت کے لیے انسان الله تعالیٰ کی طرف سے مامور ہوکر آسکتا ہے، اس لیے نفس رسالت کی منکر تھیں اور ان میں سے کسی کا جرم بھی صرف ایک رسول کی تکذیب تک محدود نہ تھا۔

\*17 This is a reasoning from history for the Hereafter. In the preceding six verses, arguments were given for the possibility of the Hereafter; in these the historical end of the nations of Arabia and the adjoining lands has been presented as an argument to prove that the doctrine of the Hereafter which all the Prophets have been presenting, is the very truth, for whichever nation denied it became involved in the moral degeneration of the worst kind with the result that the torment of God descended on it and eliminated it from the world. This necessary result of the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

denial of the Hereafter and moral perversion which one can witness throughout history, is an express proof of the fact that man has not been created to be irresponsible in this world, but definitely he has to render an account of his deeds as soon as the time limit for action at his disposal comes to an end. That is why whenever he works in the world irresponsibly, his whole life pattern is set on the path of ruin. If evil and wrong results go on following a course of action successively, it is a clear proof that that course of action is in conflict with the truth.

17\* یہ آخرت کے حق میں تاریخی استدلال ہے۔ اس سے پہلے کی 6 آیتوں میں امکان آخرت کے دلائل دیے گئے تھے، اور اب ان آیات میں عرب اور اس کے گرد و پیش کی قوموں کے تاریخی انجام کواس بات کی دلیل کے طور پر پیش کیا گیا ہے کہ آخرت کا جو عقیدہ تمام انبیاء علیم السلام پیش کرتے رہے ہیں وہی حقیقت کے عین مطابق ہے، کیونکہ اس کا انکار جس قوم نے جھی کیا وہ شدید اخلاقی بگاڑ میں مبتلا ہو کر رہی اور آخر کار خدا کے عذاب نے آگر اس کے وجود سے دنیا کو پاک کیا۔ آخرت کے انکار اور اخلاق کے بگاڑ کا یہ نتیجہ، جو تاریخ کے دوران میں متکسل نظرآ رہا ہے، اس امر کا صریح ثبوت ہے کہ انسان فی الواقع اس دنیا میں غیر ذمہ دار اور غیر جواب دہ بناکر نہیں چھوڑ دیا گیا ہے بلکہ اسے لازماً اپنی مہلت عمل ختم ہونے کے بعد اپنے اعال کا صاب دینا ہے۔ اس لیے توجب کبھی وہ اپنے آپ کو غیر ذمہ دار سمھر کر دنیا میں کام کرتا ہے، اس کی پوری زندگی تباہی کے راستے پر چل پریق ہے۔ کسی کام سے اگر پے در پے غلط نتائج برآمد ہوتے چلے جائیں تو یہ اس بات کی کھلی علامت ہے کہ وہ کام حقیقت سے متصادم ہورہا ہے۔

15. Were We then worn out by the first creation. But they are in doubt about a new creation. \*18

اَفَعَيِيْنَا بِالْحُكُنِ الْرَوِّلِ "بَلُ الْوَكِيام مَكَ عَلَى بارپيداكر کے ۔ بلکہ یہ ہیں شک میں ازسرنوپیدا کئے جانے کے بارے

هُمْ فِي لَبُسٍ مِّنَ خَلَق



\*18 This is a rational argument for the Hereafter. The person who is not a denier of God and is also not so foolish as to regard this excellently ordered universe and the creation of man in it as a mere accident, cannot help but admit that God alone has created man and this whole universe. Now this fact that we exist alive in this world and this great workhouse of the earth and heavens functioning before us, by itself is an obvious proof that God is in no way powerless in creating us and this universe. Yet if a man says that after bringing about Resurrection the same God will not be able to bring about a new world order and will not be able to create us once again, he says an irrational thing. Had God been powerless, He would not have been able to create all this in the first instance. When He has created the universe in the first instance and we ourselves came into existence by virtue of that act of creation, what can then be the rational ground for assuming that He will become powerless to re-make the dismantled thing originally made by Himself?

18\* یہ آخرت کے حق میں عقلی استدلال ہے۔ ہو شخص خداکا منکر نہ ہواور حاقت کی اس مدتک نہ پہنچ گیا ہو کہ اس منظم کائنات اور اس کے اندر انسان کی پیدائش کو محض ایک اتفاقی حادثہ قرار دینے لگے،اس کے لیے یہ مانے بغیر چارہ نہیں ہے کہ خدا ہی نے ہمیں اور اس پوری کائنات کو پیدا کیا ہے۔ اب یہ امر واقعہ کہ ہم اس دنیا میں زندہ موجود ہیں اور زمین و آسمان کا یہ سارا کارخانہ ہماری آئکھوں کے سامنے چل رہا ہے، آپ ہی اس بات کا صریح ثبوت ہے کہ خدا ہمیں اور اس کائنات کو پیدا کرنے سے حاجز نہ تھا۔ اس کے بعداگر کوئی شخص یہ کہتا ہے کہ قیامت برپاکرنے کے بعد وہی خدا ایک دوسرا نظام عالم نہ بنا سکے گا، اور موت کے بعد وہ

ہیں دوبارہ پیدا نہ کر سکے گا، تو وہ محض ایک غلاف عقل بات کھتا ہے۔ غدا عاجز ہوتا تو پہلے ہی پیدا نہ کر سکتا۔

جب وہ پہلے پیدا کر چکا ہے اور اسی تخلیق کی بدولت ہم خود وجود میں آئے بیٹے ہیں، تو یہ فرض کر لینے کے لیے آخر کیا معقول بنیاد ہو سکتی ہے کہ اپنی ہی بنائی ہوئی چیز کو توڑ کر پھر بنا دینے سے وہ عاجز ہو جانے گا؟

16. And indeed\*19 We created man and We know what whisperings through his self, and We are nearer to him than jugular vein. \*20

وَنَعَلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ انسان كو اور مم جانة ميں انكو جو نَفْسُهُ اللَّهِ الله الله اسکے رگ جان سے ۔\*20

وَ لَقَلُ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ الوربيثك 19\* م نے پيدا كيا مِنْ حَبْلِ الْوَيِيْدِي اللهِ مِن نياده قريب

\*19 After presenting the arguments for the Hereafter, it is being stated: Whether you believe in the Hereafter, or deny it, it has to come in any case, and it is such a reality which will certainly come about in spite of your denial. If you heed the warning given by the Prophets in advance and prepare for it, you will be doing good to yourselves. If you do not believe in it, you will be inviting your own doom. Your denial will not prevent the Hereafter from taking place and God's law of justice will not became suspended. 19\*آخرت کے دلائل بیان کرنے کے بعداب یہ فرمایا جارہا ہے کہ تم چاہے اس آخرت کو مانویا اس کا انکار

پیشگی تنبیہ کو مان کر اس وقت کے لیے پہلے سے تیاری کر لوگے تواپنا بھلا کروگے۔ یہ مانوگے تو خود ہی اپنی شامت بلاؤگے۔ تمهارے مذ ماننے سے آخرت آتے آتے رک نہیں جائے گی اور خدا کا قانون عدل معطل

کرو، بہر مال اس کوآنا ہے اور یہ ایک ایسا امر واقعہ ہے جو تمہارے انکار کے باوجود پیش آگر رہے گا۔ انبیاء کی

ینہ ہوجائے گا۔

\*20 That is, Our power and Our knowledge has so encompassed man from within and without that Our power

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

and knowledge is closer to him than his own jugular-vein. We do not have to travel from a distance to hear what he says, but We directly know every thought that arises in his heart. Likewise, when We shall want to seize him, We will not have to seize him after covering a distance, for wherever he is, he is in Our grasp; and whenever We will, We will seize him.

20 \* یعنی ہاری قدرت اور ہارے علم نے انسان کو اندر اور باہر سے اس طرح گھیر رکھا ہے کہ اس کی رگ گردن بھی اس سے اتنی قریب نہیں ہے جتنا ہمارا علم اور ہماری قدرت اس سے قریب ہے۔ اس کی بات سننے کے لیے ہمیں کہیں سے چل کر نہیں آنا پرتا، اس کے دل میں آنے والے خیالات تک کو ہم براہ راست جانے ہیں۔ اس طرح اگر اسے پکرونا ہو گا تو ہم کہیں سے آگر اس کو نہیں پکریں گے، وہ جمال بھی ہے ہروقت ہماری گرفت میں ہے، جب چاہیں گے اسے دھرلیں گے۔

## 17. When (record) receive the two receivers, on the right and on the left, seated.

إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّينِ عَنِ جب (لَم) لِيت مِن دو لِين وال الْيَمِيْنِ وَ عَنِ الشِّمَالِ الدانين اوربايين بين موتے۔

18. He does not utter any word but there is with him a guard, ever ready.

مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ الْهِي بِوِتَا كُونِي بات مَّراسِك باس ہے ایک نگبان تیار ۔<sup>21\*</sup>

\*21 That is, on the one hand, We directly know man's actions and movements, even his hidden thoughts; on the other hand, every man has two angels appointed over him, who are recording whatever he does and says; none of his actions or words is left unrecorded. This means that when

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

man is produced in the court of Allah, Allah at that time Himself will also be knowing what each person has done in the world. Besides, there will also be two witnesses who will produce documentary evidence of the person's actions and deeds. As to what will be the nature of this documentary evidence, it is difficult for us to have a precise concept of it. But from the facts that we are witnessing today, it seems certain that the voices and pictures and marks of man's actions and movements are being preserved and imprinted on every particle of the environment in which he lives and works, and each one of these can be reproduced in exactly the same form and voice so as to leave no difference whatsoever between the original and its copy. Man is doing this on a very limited scale with the help of his inventions, but the angels of God neither stand in need of these machines nor are bound by any limitation. Man's own body and everything around it is their tape and their film upon which they can record every voice and every image along with its minutest and most delicate detail precisely and exactly, and can make man hear, on the Day of Resurrection, with his own ears, in his own voice, those very things which he talked in the world, and can make him see, with his own eyes, the pictures of all his misdeeds, whose genuineness he would not possibly be able to deny. Here, one should also understand that in the court of the Hereafter, Allah will not punish anybody only on the basis of His own knowledge, but will punish him after fulfilling all the requirements of justice. That is why an exhaustive record is being prepared of every person's words and deeds

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

in the world so that a complete proof with undeniable evidence becomes available of everyone's life work and activity.

21\* یعنی ایک طرف تو ہم خود براہ راست انسان کی حرکات و سکنات اور اس کے خیالات کو جانتے ہیں، دوسری طرف ہرانسان پر دو فرشتے مامور ہیں جواس کی ایک ایک بات کو نوٹ کر رہے ہیں اور اس کا کوئی قول و فعل ان کے ریکارڈ سے نہیں چھوٹتا۔ اس کی معنی یہ ہیں کہ جس وقت الله تعالیٰ کی عدالت میں انسان کی پیشی ہوگی اس وقت الله کو خود مجھی معلوم ہو گاکہ کون کیا کر کے آیا ہے، اور اس پر شہادت دینے کے لیے دو گواہ مبھی موجود ہوں گے جو اس کے اعال کا دستاویزی ثبوت لا کر سامنے رکھ دیں گے۔ یہ دستاویزی ثبوت کس نوعیت کا ہوگا، اس کا ٹھیک ٹھیک تصور کرنا تو ہارے لیے مشکل ہے۔ مگر جو حقائق آج ہارے سامنے آرہے ہیں انہیں دیکھ کریہ بات بالکل یقینی معلوم ہوتی ہے۔ کہ جس فضا میں انسان رہتا اور کام کرتا ہے اس میں ہر طرف اس کی آوازیں، اس کی تصویریں اور اس کی حرکات و سکنات کے نقوش ذریے ذریے پر ثبت ہو رہے ہیں اور ان میں سے ہر چیز کو بعیبہ ان ہی شکلوں اور آوازوں میں دوبارہ اس طرح پیش کیا جا سکتا ہے کہ اِصل اور نقل میں ذرہ برابر فرق یہ ہو۔ انسان یہ کام نہایت ہی محدود پیانے پر آلات کی مدد سے کر رہا ہے۔ کیکن خدا کے فرشتے نہ ان آلات کے مختاج ہیں نہ ان قیود سے مقید۔ انسان کا اپنا جسم اور اس کے گردو پیش کی ہرچیزان کی میپ اور ان کی فلم ہے جس پر وہ ہر آواز اور ہر تصویر کو اس کی نازک ترین تفصیلات کے ساتھ

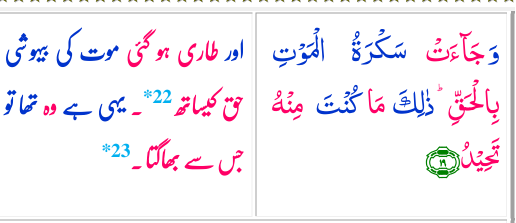
جوں کی توں ثبت کر سکتے ہیں اور قیامت کے روز آدمی کو اس کے اپنے کانوں سے اس کی اپنی آواز میں اس کی وہ باتیں سنواسکتے ہیں جو وہ دنیا میں کرتا تھا، اور اس کی اپنی آٹکھوں سے اس کے اپنے تمام کر توتوں کی چلتی مچھرتی تصویریں دکھاسکتے ہیں جن کی صحت سے انکار کرنا اس کے لیے ممکن یہ رہے۔

اس مقام پر یہ بات بھی اچھی طرح سمجھ لینی چاہیے کہ الله تعالیٰ آخرت کی عدالت میں کسی شخص کو محض اپنے ذاتی علم کی بنا پر سزا نہ دے دیگا بلکہ عدل کی تمام شرائط پوری کر کے اس کو سزا دے گا۔ اس لیے دنیا میں ہر شخص کے اقوال و افعال کا مکل ریکارڈ تیار کرایا جا رہا ہے تاکہ اس کی کار گزاریوں کو پورا ثبوت ناقابل انکار

شادتوں سے فراہم ہوجائے۔

19. And has come the agony of death with the truth. \*22 That is what you were trying to escape from. \*23

\*23 میں سے بھاگیا <sub>۔</sub>



\*22 "Come with the truth" implies that the agony of death is the starting point when the reality which had remained concealed in the world, begins to be uncovered. At this point man starts seeing clearly the other world of which the Prophet had forewarned him. Here, man also comes to know that the Hereafter is the very truth, and also this whether he is entering this second stage of life as favored or damned.

22\* حق لے كرآ چنچے سے مراديہ ہے كہ موت كى جانكنى وہ نقطة آغاز ہے جمال سے وہ حقيقت كھلنى شروع ہو جاتی جس پر دنیا کی زندگی میں پردہ پرا ہوا تھا۔ اس مقام سے آدمی وہ دوسرا عالم صاف دیکھنے لگتا ہے جس کی خبر انبیاء علیم السلام نے دی تھی۔ یہاں آدمی کو یہ بھی معلوم ہو جاتا ہے کہ آخرت بالکل برحق ہے، اور یہ حقیقت بھی اس کو معلوم ہو جاتی ہے کہ زندگی کے اس دوسرے مرحلے میں وہ نیک بخت کی حیثیت سے حقیقت بھی اس کو معلوم ہو جاتی ہے کہ زندگی کے اس دوسرے مرحلے میں وہ نیک بخت کی حیثیت سے داخل ہورہا ہے یا بدبخت کی حیثیت سے۔

\*23 That is, this is the same reality which you refused to believe. You desired that you should live and go about as an unbridled rogue in the world, and there should be no other life after death, in which you may have to suffer for the consequences of your deeds. That is why you shunned the concept of the Hereafter and were not at all inclined to believe that this next world would ever be established. Now, you may see that the same next world is unveiling itself before you.

23\* یعنی یہ وہی حقیقت ہے جس کو ماننے سے تو کئی کترانا تھا۔ تو جا ہتا تھا کہ دنیا میں بے نتھے بیل کی طرح چھوٹا پھرے اور مرنے کے بعد کوئی دوسری ِ زندگی نہ ہوجس میں تجھے اپنے اعال کا خمیازہ محکتنا پڑے۔ اسی ، روب رہے۔ رہے۔ رہے۔ اور ہوا گنا تھا اور کسی طرح یہ ماننے کے لیے تیار نہ تھا کہ کبھی یہ عالم بھی برپا ہوما ہے۔ اب دیکھ ہے، یہ وہی دوسرا عالم تیرے سامنے آرہا ہے۔

And the trumpet is blown. \*24 That is the Day of promise.

وَ نُفِخَ فِي الصُّومِ لَ ذَٰلِكَ يَوْمُ اللَّهِ عَوْلُكَا كَيَا صُور مِين 24\* مين ہے دن وعدے کا۔

\*24 This implies that blowing of the Trumpet at which all dead men will rise back to life in their own physical bodies. For explanation, see E.N. 47 of Suarh Al-Anaam; E.N. 57 of Suarh Ibrahim; E.N. 78 of Suarh TaHa; E.N.1 of Suarh Al-Hajj; E.Ns 46,47 of Suarh YaSeen, and E.N. 79 of Suarh Az-Zumar.

24\*اس سے مراد وہ لفخ صور ہے جیں کے ساتھ ہی تمام مرے ہونے لوگ دوبارہ حیات جمانی پاکر اٹھ کھڑے ہوں گے۔ تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد اول، الانعام، عاشیہ 47۔ جلد دوم، ابراہیم، عاشیہ 57۔ جلد سوم، طهٰ، عاشيه 78\_ الحج، عاشيه\_1\_ جلد چهارم، يس، حواشي 46\_47\_ الزمر، عاشيه 79\_

21. And will come every soul, with it a driver and a witness. \*25

وَ جَاءَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّعَهَا اور آئيكا برشخص اسك ساته ب ایک ہانکنے والا اور ایک گواہی ديغ والا <sub>25</sub>\*

سَآبِقٌ وَ شَهِيْلُ ﴿

\*25 Most probably this implies the same two angels who had been appointed for compiling the record of the words and deeds of the person in the world. On the Day of

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Resurrection, when every man will rise from his grave on the sounding of the Trumpet, the two angels will come forth immediately and take him into their custody. One of them will drive him to the divine court and the other will be carrying his record.

25\*اغلب یہ ہے کہ اس سے مراد وہی دو فرشتے ہیں جو دنیا میں اس شخص کے قول وعل کا ریکارڈ مرتب کرنے کے لیے مامور رہے تھے۔ قیامت کے روز جب صور کی آواز بلند ہوتے ہی ہرانسان اپنے مرقد سے اٹھے گا تو فوراً وہ دونوں فرشتے آکر اسے اپنے چارج میں لے لیں گے۔ ایک اسے عدالت گاہ غداوندی کی طرف ہانکتا ہوا لے ملے گا اور دوسرا اس کا نامۂ اعال ساتھ لیے ہوئے ہوگا۔

22. Indeed, you were in heedlessness of this. So We have removed from you your covering, so your sight, this day, is very sharp. \*26

گفیناً تو تھا غفلت میں اس سے ۔ اس ما دیا ہے ہم نے تجھ پر سے تیرا پردہ تو تیری نگاہ آج کے دن

لَّقَلُ كُنْتَ فِي غَفُلَةٍ مِّنَ هٰنَا فَكَشَفْنَا غطاءك فَبَصَوْكَ الْيَوْمِ

\*26 That is, you can clearly see that everything of which the Prophets foretold is present here.

26\*یعنی اب تو تجھے نوب نظر آرہا ہے کہ وہ سب کچھ یہاں موبود ہے جس کی خبر فدا کے نبی تجھے دیتے

23. And will say his companion (angel), this is what I have ready (as testimony). \*27

وَ قَالَ قَرِيْنُهُ هَٰنَا مَا لَكَتَّ اوركِ كَاسَكَام نَثْين ( فرشة ) یہ ہے ہو میرے پاس تیار

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



\*27 Some commentators say that the companion implies the angel who has been referred to as a witness in verse 21. He will say: I have this person's record ready with me here. Some other commentators say that the companion implies the satan who was attached to the person in the world. He will say: This person whom I was controlling and preparing for Hell, is now presented before You. But the commentary that is more relevant to the context is the one that has been reported from Qatadah and Ibn Zaid. They say that the companion implies the angel who drove and brought the person to Allah's court. He will say: Here is the person who had been given in my charge.

27 \* بعض مفرین نے اس کا مطلب یہ بیان کیا ہے کہ '' ساتھی'' سے مراد وہ فرشۃ ہے جے آیت نمبر 21 میں ''گواہی دینے والا'' فرمایا گیا ہے۔ وہ کھے گا کہ یہ اس شخص کا نامۂ عال میرے پاس تیار ہے۔ کچھ دوسرے مفسرین کھتے ہیں کہ ''ساتھی'' سے مراد وہ شیطان ہے جو دنیا میں اس شخص کے ساتھ لگا ہوا تھا۔ وہ عرض کرے گا کہ یہ شخص جس کو میں نے اپنے قابو میں کر کے جہنم کے لیے تیار کیا تھا اب آپ کی خدمت میں ماضر ہے۔ مگر سیاق و سباق سے زیادہ مناسبت رکھنے والی تفسیر وہ ہے جو قنادہ اور ابن زید سے منقول ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ ساتھی سے مراد ہانک کر لانے والا فرشۃ ہے اور وہی عدالت الٰی میں پہنچ کر عرض کرے گا کہ یہ شخص جو میری سپردگی میں تھا سر کارکی پیشی میں ماضر ہے۔

\*28 As the context shows this command will be given to the two angels who had taken the culprit into their custody as soon as he had risen from the grave, and then brought him before the court.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

28\*اصل الفاظ میں اَلْقِیمَا فَیْ جَھِنَّمَ ، '' پھینک دوجہنم میں تم دونوں ''۔ سلسلہ کلام خود بتا رہا ہے کہ یہ حکم ان دونوں فرشتوں کو دیا جائے گا جنوں نے مرقد سے اٹھتے ہی مجرم کو گرفتار کیا تھا اور لا کر عدالت میں حاضر کر دیا تھا۔

\*29 The word *kaffar* as used in the text means an ungrateful person as well as a denier of the truth.

29\*اصل میں لفظ ''کَفَان'' استعال ہوا ہے جس کے دو معنی ہیں۔ ایک، سخت نا شکرا۔ دوسرے سخت منکر جق۔ منکر جق۔

25. Hinderer\*30 of good, transgressor, doubter \*32.

مُعُتَالٍ رو كنے والا<sup>30</sup>\* نير كا مد سے گذرنيوالا <sup>31</sup>\* شكى <sup>32</sup>\*\_

مِّنَّاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَلٍ مُعْتَلٍ مُعْتَلٍ مُعْتَلٍ مُعْتَلٍ مُعْتَلٍ مُعْتَلٍ مُعْتَلٍ مُعْتَلٍ

\*30 Khair in Arabic is used both for wealth and for goodness. According to the first meaning, the sentence means that he paid no one his dues from his wealth, neither the dues of Allah nor of the people. According to the second meaning, it would mean that he did not only withhold himself from the path of goodness but forbade others also to follow it. He had become a hindrance for the people in the way of goodness and exerted his utmost to see that goodness did not spread.

30 \* نیر کا لفظ عربی زبان میں مال کے لیے بھی استعال ہوتا ہے اور بھلائی کے لیے بھی۔ پہلے معنی کے لیاظ سے مطلب یہ ہے کہ وہ اپنے مال میں سے کسی کا حق ادا نہ کرتا تھا۔ نہ خدا کا نہ بندوں کا۔ دوسرے معنی کے لحاظ سے مطلب یہ ہوگا کہ وہ بھلائی کے راستے سے خود ہی رک جانے پر انتفا نہ کرتا تھا بلکہ دوسروں کو بھی اس سے روکتا تھا۔ دنیا میں فیر کے لیے سرِّراہ بنا ہوا تھا۔ اپنی ساری قوتیں اس کام میں صرف کر رہا تھا کہ نیکی کسی طرح پھیلنے نہ یائے۔

\*31 That is, he transgressed the bounds of morality in everything he did. He was ever ready to do anything and everything for the sake of his interests, his desires and his lusts. He amassed wealth by unlawful means and spent it in unlawful ways. He usurped the people's rights, had neither control over his tongue nor over his hands, and committed every injustice and excess. He did not rest content with creating hindrances in the way of goodness but harassed those who adopted goodness and persecuted those who worked for it.

31 \* یعنی اپنے ہر کام میں اخلاق کی مدیں توڑ دینے والا تھا۔ اپنے مفاد اور اپنی اغراض اور نواہشات کی خاطر سبب کچھ کر گزرنے کے لیے تیار تھا۔ حرام طریقوں سے مال سمیٹتا اور حرام راستوں میں صرف کرتا تھا۔ لوگوں کے حقوق پر دست درازیاں کرتا تھا۔ نہ اس کی زبان کسی مدکی یا بند تھی نہ اس کے ہاتھ کسی ظلم اور زیادتی سے رکتے تھے۔ بھلائی کے راستے میں صرف رکاوٹیں ڈالنے ہی پر بس نہ کرتا تھا بلکہ اس سے آگے بڑھ کر بھلائی افتیار کرنے والوں کوستاتا تھا اور بھلائی کے لیے کام کرنے والوں پر ستم ڈھاتا تھا۔

\*32 The word *murib* as used in the original has two meanings: a doubter and the one who puts others in doubt, and both are implied here. It means that he was not only himself involved in doubt but also created doubts in the hearts of others. He held as doubtful the Being of Allah and the Hereafter and the angels and the Prophethood and revelation and every other truth of religion. Anything that was presented by the Prophets as a truth was held as unbelievable by him, and the same disease he spread to other people. Whomsoever he came in contact with, he would create one or the other doubt, one or the other evil thought in his mind.

32\*اصل میں لفظ دممریب استعال ہوا ہے جس کے دومعنی میں۔ ایک، شک کرنے والا۔ دوسرے، شک میں ڈالنے والا۔ اور دونوں ہی معنی یہاں مراد ہیں۔ مطلب یہ ہے کہ وہ نود شک میں بردا ہوا تھا اور دوسروں کے دلوں میں شکوک ڈالٹا تھا۔ اس کے نزدیک اللہ اور آخرت اور ملائکہ اور رسالت اور وحی، غرض دین کی سب صداقتیں مثکوک تھیں۔ حق کی جوبات بھی انبیاء کی طرف سے پیش کی جاتی تھی اس کے خیال میں وہ قابل یقین نہ تھی۔ اور یہی بیاری وہ اللہ کے دوسرے بندوں کولگانا پھرتا تھا۔ جس شخص سے بھی اس کو سابقہ پیش آنا اس کے دل میں وہ کوئی یہ کوئی شک اور کوئی یہ کوئی وسوسہ ڈال دیتا۔

26. He who had with made up Allah another god, so cast him into the severe punishment. \*33

"الَّذِي جَعَلَ مَعَ اللهِ إِلْمًا وه جس نے مقرر كر ركھا تھا الله ك اَحَرَ فَالَقِيكُ فِي الْعَذَابِ السّه دوسرا معبود تو دُالدو اسكو سخت مزاب میں ۔\*33

- \*33 Allah, in these verses, has enumerated the qualities that make a man worthy of Hell:
- (1) Denial of the truth.
- (2) Ingratitude to Allah.
- (3) Enmity for the Truth and the followers of the truth.
- (4) To become a hindrance in the way of goodness.
- (5) Failure to fulfill the rights of Allah and the people from his wealth.
- (6) To transgress the bounds in his affairs.
- (7) To commit injustices and excesses against others.
- (8) To doubt the truths of religion.
- (9) To create doubts in the hearts of the people.
- (10) To hold another as an associate in the Godhead of Allah.

33\*ان آیات میں الله تعالیٰ نے وہ صفات گن کر بتا دی میں جوانسان کو جہنم کا منتحق بنانے والی میں، (1) انکار حق (2) خداکی ناشکری (3) حق اور اہل حق سے عناد (4) بھلائی کے راستے میں سرِّراہ بننا (5) اپنے مال سے خدا اور بندوں کے حقوق ادا نہ کرنا (6) اپنے معاملات میں مدود سے تجاوز کرنا (7) لوگوں پر ظلم اور زیادتیاں کرنا (8) دین کی صداقتوں پر شک کرنا (9) دوسروں کے دلوں میں شکوک ڈالنا اور (10) اللہ کے ساتھ کسی دوسرے کو خدائی میں شریک ٹھیرانا۔

27. Will say His companion: Our Lord, I did not cause him to rebel, but he was in extreme error. \*34

قَالَ قَرِينُهُ مَ لَبَّنَا مَا آطُغَيْتُهُ ﴿ كُمْ كُا اسْكَا سَاتَهَى مَارِكَ رَبّ وَلَكِنَ كَانَ فِي ضَللًا اللهِ عَلَا مِينَ كِيا مِينَ لِيا مِينَ لِيا مِينَ لِيَا مِينَ لِللهِ وَلَكِنَ كَانَ فِي ضَللًا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ



\*34 Here by companion is meant the satan who was attached to the disobedient person in the world. And this also becomes evident from the style that both the person and his satan are disputing between themselves in the court of Allah. He says: My Lord, this wretched one pursued me in the world and did not leave me until he succeeded in misleading me, therefore he alone should be punished. And the satan replies: Lord, I had no power over him. Had he not himself willed to become rebellious, I could not have seduced him forcibly. This wretched person himself fled from goodness and was fascinated by evil. That is why he did not like anything that the Prophets presented and went on yielding to every temptation and inducement presented by me.

34\* يهال كلام خود بتا رہا ہے كه ''ساتھى'' سے مراد وہ شيطان ہے جو دنيا ميں اس شخص كے ساتھ لگا ہوا

تھا۔ اور یہ بات بھی انداز بیان ہی سے مترشح ہوتی ہے کہ وہ تخض اور اس کا شیطان، دونوں خدا کی عدالت میں ایک دوسرے سے جھگڑ رہے ہیں۔ وہ کہتا ہے کہ حضور، یہ ظالم میرے بیچے پڑا ہوا تھا اور اسی نے آخر کار مجھے گمراہ کر کے چھوڑا، اس لیے سزا اس کو ملنی چاہیے۔ اور شیطان جواب میں کہتا ہے کہ سرکار، میرا اس پر کوئی زور تو نہیں تھا کہ یہ سرکش نہ بننا چاہتا ہواور میں نے زبر دستی اس کو سرکش بنا دیا ہو۔ یہ کم بخت تو خود نیکی سے نفور اور بدی پر فریفتہ تھا۔ اسی لیے اندیاء کی کوئی بات اسے پسند نہ آئی اور میری ترفیبات پر پھسلتا چلا گیا۔

28. He (Allah) will say: Do not dispute in My presence. While I had already sent to you the warning. \*35

وہ (الله) کے گا نہ جھگردا کرو میرے حضور میں جبکہ میں بھیج چکا تھا پہلے تمہارے یاس وعید۔ 35\* قَالَ لَا تَخْتَصِمُوا لَكَى وَ قَالَ لَكَ مَنْ اللَّهُ وَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللّلَّا مِنْ اللَّهُ مِنَا لَلَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِي مِنْ اللَّا لَمُلَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ

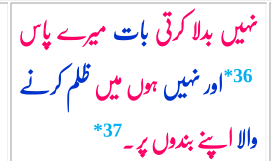


\*35 That is, I had warned both of you as to what punishment will be given to the one who beguiles and what punishment will be suffered by him who is beguiled. In spite of this warning when you did not desist from committing your respective crimes, there is no use quarreling now. Both, the one who beguiled and the one who was beguiled have to be punished for the crimes committed by them.

35 \* یعنی تم دونوں ہی کو میں نے متنبہ کر دیا تھاکہ تم میں سے جو بہکائے گا وہ کیا سزا پائے گا اور جو بہکے گا اسے کیا خمیازہ بھگتنا پڑے گا۔ میری اس تنبیہ کے باوجود جب تم دونوں اپنے اپنے حصے کا جرم کرنے سے بازنہ آئے تواب جھگرا کرنے سے ماصل کیا ہے۔ بہکنے والے کو بہکانے کی اور بہکانے والے کو بہکانے کی سزا تواب لازماً ملنی ہی ہے۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

29. Can not be changed the decree with me,\*36 nor am I unjust to My servants.\*37





\*36 That is, it is not My way to change the decisions once taken. The decision that I have taken to cast you into Hell cannot be withdrawn, nor can the law that I had announced in the world be changed that the punishment for misleading and for being misled will be awarded in the Hereafter.

36\* یعنی فیصلے بدلنے کا دستور میرے ہاں نہیں ہے۔ تم کو جہنم میں پھینک دینے کا جو حکم میں دے چکا ہوں اب واپس نہیں لیا جا سکتا۔ اور مذاس قانون ہی کو بدلا جا سکتا ہے جس کا اعلان میں نے دنیا میں کر دیا تھا کہ گمراہ کرنے اور گمراہ ہونے کی کیا سزا آخرت میں دی جائے گی۔

\*37 The word zallam as used in the original means the one who is highly unjust. It does not mean: I am unjust to My servants but not highly unjust. But it means: If I were unjust to My own servants being their Creator and Sustainer, I would be highly unjust. Therefore, I am not at all unjust to My servants. This punishment that I am giving you is precisely the same punishment which you have made yourselves worthy of. You are not being punished an iota more than what you actually deserve, for My court is a court of impartial justice. Here, no one can receive a punishment which he does not actually deserve, and for which his being worthy has not been proved by certain and undeniable evidence.

37\*اصل میں لفظ '' ظلّام '' استعال ہوا ہے جس کے معنی بہت بڑے ظالم کے ہیں۔ اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ اپنے بندوں کے حق میں ظالم تو ہوں مگر بہت بردا ظالم نہیں ہوں۔ بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ اگر میں خالق اور رب ہوکر اپنی ہی پروردہ مخلوق پر ظلم کروں تو بہت برا ظالم ہوں گا۔ اس لیے میں کوئی ظلم بھی اپنے بندوں پر نہیں کرتا۔ یہ سزا جو میں تم کو دے رہا ہوں یہ ٹھیک ٹھیک وہی سزاہے جس کا متحق تم نے اپنے آپ کو خود بنایا ہے۔ تمہارے استحقاق سے رتی جھر بھی زیادہ سزا تمہیں نمیں دی جا رہی ہے۔ میری عدالت بے لاگ انصاف کی عدالت ہے۔ یہاں کوئی شخص کوئی ایسی سزا نہیں یا سکتا جس کا وہ فی الحقیقت متحق نہ ہواور جس کے لیے اس کا استحقاق بالکل یقینی شہادتوں سے ثابت نہ کر دیا گیا ہو۔

30. The Day We shall say to Hell: Have you been filled. And it will say: Is there any more. \*38

يَوْمَ نَقُولُ إِلَهَا مَا مَلِ الله ون مم كميں كے دوزخ سے امْتَلَنَّتِ وَتَقُولُ هَلْ مِنْ كَا تُو بَعِر كُنَى اور وه كے كى كيا ہے



- \*38 This can have two meanings:
- (1) There is no room in me for more men.
- (2) Bring all other culprits who may be there.

According to the first meaning the scene depicted would be that Hell has been so stuffed up with culprits that it cannot hold any more; so much so that when it was asked: Are you full? It cried out, alarmed: Are there still more culprits to come? According to the second meaning, the scene depicted before the mind is that the wrath of Hell is so flared up against the culprits that it is constantly demanding more and more of them to be cast into it so that no culprit escapes un-punished.

Here, the question arises: What is the nature of Allah

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Almighty's addressing Hell and its reply? Is it only something metaphoric, or is Hell actually a living and intelligent being which may be spoken to and it may respond and give replies? In this regard nothing can, in fact, be said with certainty. Maybe the meaning is metaphoric and only for the purpose of depicting the actual scene of the state of Hell it may have been described in the form of the question and answer, just as one may ask a motor car: Why don't you move forward? And it may say: There is no fuel in me. But this also is quite possible that this conversation is based on reality. Therefore, it is not correct to assume about the things which are lifeless and mute for us in the world that they would be lifeless and mute for Allah as well. The Creator can communication with any of His creatures and each of His creatures can respond to Him, no matter how incomprehensible its language may be to us.

38\*اس کے دو مطلب ہو سکتے ہیں۔ ایک یہ کہ '' میرے اندراب مزید آدمیوں کی گنجائش نہیں ہے۔' دوسرے یہ کہ ''اور جتنے مجرم بھی ہیں انہیں لے آیئے '' پہلا مطلب لیا جائے تو اس ارشاد سے تصوریہ سامنے آتا ہے کہ مجرموں کو جہنم میں اس طرح محمونس محمونس کر جھر دیا گیا ہے اس میں ایک سوئی کی بھی گنجائش نہیں رہی، حتیٰ کہ جب اس سے پوچھا گیا کی کیا تو جھر گئی تو وہ گھبرا کرچھ اٹھی کہ کیا ابھی اور آدمی بھی آنے باقی ہیں؟ دوسرا مطلب لیا جائے تو یہ تصور ذہن میں پیدا ہوتا ہے کہ جہنم کا غیظ اس وقت مجرموں پر کچھ آنے باقی ہیں؟ دوسرا مطلب لیا جائے تو یہ تصور ذہن میں پیدا ہوتا ہے کہ جمنم کا غیظ اس وقت مجرموں اس بری طرح بھڑکا ہوا ہے کہ وہ ھل من مزید کا مطالب کیے جاتی ہے اور چاہتی ہے کہ آج کوئی مجرم اس سے چھوٹے نہ یائے۔

یماں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ جہنم سے الله تعالیٰ کے اس خطاب اور اس کے جواب کی نوعیت کیا ہے۔ ؟ کیا

یہ محض مجازی کلام ہے؟ یا فی الواقع جہنم کوئی ذی روح اور ناطق چیزہے جے مخاطب کیا جا سکتا ہو اور وہ بات کا جواب دے سکتی ہو؟ اس معاملہ میں در حقیقت کوئی بات قطعیت کے ساتھ نہیں کہی جا سکتی۔ ہو سکتا ہے کہ یہ مجازی کلام ہواور محض صورت مال کا نقشہ تھینچنے کے لیے جہنم کی کیفیت کو سوال و جواب کی شکل میں بیان کیا گیا ہو، جیسے کوئی شخص یوں کے کہ میں نے موٹر سے پوچھا تو چلتی کیوں نہیں، اس نے جواب دیا، میرے اندر پٹرول نہیں ہے۔ لیکن یہ بات بھی بالکل ممکن ہے کہ یہ کلام مبنی بر حقیقت ہو۔ اس لیے کہ دنیا کی جو چیزیں ہارے لیے جامد و صامت ہیں ان کے متعلق ہارا یہ گان کرنا درست نہیں ہو سکتا کہ وہ ضرور الله تعالیٰ کے لیے بھی ویسی ہی جامدو صامت ہول گی۔ خالق اپنی ہر مخلوق سے کلام کر سکتا ہے اور اس کی ہر مخلوق اس کے کلام کو جواب دے سکتی ہے خواہ ہمارے لیے اس کی زبان کتنی ہی 'ناقابل فم ہو۔

Paradise shall be brought near to the righteous, not far off. \*39

31. And the وَ الْرَافِقِ الْجُنَّةُ لِلْمُتَّقِيْنَ اور قريب كردى جائے گى جنت الْجُنَّةُ لِلْمُتَّقِيْنَ اور قريب كردى جائے گى جنت متقیول کے بنہ ہوگی کوئی دور

\*39 That is, as soon as the judgment will be passed about a person from the court of Allah that he is righteous and worthy of Paradise, he will immediately find Paradise in front of him. He will not have to travel a distance on foot or by a conveyance to reach to it. There will be no interval between the pronouncement of the judgment and his entry into the Paradise. From this it can be judged how different the concept of space and time is between this world and the Hereafter. The concept of space and time that we are familiar in this world will become meaningless there.

39 \* یعنی جوں ہی کسی شخص کے متعلق الله تعالیٰ کی عدالت سے یہ فیصلہ ہوگا کہ وہ متقی اور جنت کا مستحق ہے، فی الفور وہ جنت کواینے سامنے موجود پائے گا۔ وہاں تک پہنچنے کے لیے اسے کوئی مسافت طے نہیں

کرنی پردے گی کہ یاؤں سے چل کریا کسی سواری میں بیٹھ کر سفر کرتا ہوا وہاں جانے اور فیصلے کے وقت اور دخول جنت کے درمیان کوئی وقفہ ہو۔ بلکہ ادھر فیصلہ ہوا اور ادھر متقی جنت میں داخل ہوگیا۔ گویا وہ جنت میں پہنچایا نہیں گیا ہ بلکہ خود جنت ہی اٹھاکر اس کے پاس لے آئی گئی ہے۔ اس سے کچھ اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ عالم آخرت میں زمان و مکان کے تصورات ہماری اس دنیا کے تصورات سے کس قدر مختلف ہوں گے۔ جلدی اور دیر اور دوری اور نزدیکی کے وہ سارے مفہومات وہاں بے معنی ہوں گے جن سے ہم اس دنیا میں واقف

32. This is what you were promised, to every such returning\*40 (to Allah), heedful.

كرنيوالا 40\* (الله كي طرت ) حفاظت كرنيوالا \_ 41\*

\*40 The word awwab is very extensive in meaning. It implies the person who might have adopted the way of obedience and Allah's goodwill instead of the way of disobedience, who gives up everything that is disapproved by Allah and adopts everything that is approved by him, who gets alarmed as soon as he swerves a little from the path of worship and obedience, and repents and returns to the path of worship and obedience, who remembers Allah much and turns to Him in all matters of life.

40 \*اصل میں لفظ اُوّاب استعال ہوا ہے جس کا مفہوم بہت وسیع ہے۔ اس سے مراد ایسا شخص ہے جس نے نافرمانی اور خواہشات نفس کی پیروی کا راستہ چھوڑ کر اطاعت اور اللہ کی رضا جوئی کا راستہ اختیار کر لیا ہو، جو ہر اس چیز کوچھوڑ دے جواللہ کو ناپسند ہے، اور ہراس چیز کا اختیار کر لے جواللہ کوپسند ہے، جوراہ بندگی سے ذرا قدم بٹتے ہی گھبرا اٹھے اور توبہ کر کے بندگی کی راہ پر پلٹ آئے، جو کثرت سے اللہ کو یاد کرنے والا اور اپنے تمام

معاملات میں اس کی طرف رجوع کرنے والا ہو۔

\*41 The word hafeez means the one who guards. This implies the person who takes care of the bounds and duties enjoined by Allah, who guards the trusts imposed by Allah and avoids the things forbidden by him, who keeps watch over his time, energies and activities to see that none of these is being misemployed or misused, who offers repentance, remains steadfast and keeps it strong and intact, who examines himself over and over again to see that he is not disobeying his Lord anywhere in word or deed.

41\*اصل میں لفظ '' حفیظ'' استعال ہوا ہے جس کے معنی ہیں '' حفاظت کرنے والا''۔ اس سے مراد ایسا شخص ہے جواللہ کے مدود اور اس کے فرائض اور اس کی حرمتوں اور اسکی سپردکی ہوئی امانتوں کی حفاظت کرے، جو ان حقوق کی نگداشت کرے جو اللہ کی طرف سے اس پر عائد ہوتے ہیں، جو اس عمد و پیان کی نگداشت کرے جو ایمان لا کر اس نے اپنے رب سے کیا ہے، جو اپنے اوقات اور اپنی قوتوں اور مختوں اور کوشوں کی پاسبانی کرے کہ ان میں سے کوئی چیز غلط کاموں میں صائع نہ ہو، جو توبہ کر کے اس کی حفاظت کرے اور اسے پھر نہ ٹوٹنے دے، جو ہر وقت اپنا جائزہ لے کر دیکھتا رہے کہ کہیں میں اپنے قول یا فعل میں اپنے رب کی نافرمانی تو نہیں کررہا ہوں۔

33. Who feared the Beneficent, unseen \*42 and came with a heart that was returning. \*43

ہو ڈرا رحمٰن سے بن دیکھے <sup>42\*</sup>اور آیا اس قلب کیساتھ ہو تھا رجوع کرنے والا۔<sup>43\*</sup>

مَنْ خَشِى الرَّحْمٰنَ بِالْغَيْبِ وَ جَاءَبِقَلْبِ مُّنِيْبٍ ﴿

\*42 That is, although he could not see the Merciful God and could not perceive Him by his senses in any way, yet he feared His disobedience. His heart was more dominated by

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

the fear of the unseen Merciful God than the fear of other perceptible powers and visible and mighty beings, and in spite of knowing that He is All-Merciful, he did not become a sinner, trusting His Mercy, but feared His displeasure in whatever he said and did. Thus, this verse points to two of the believer's important and basic characteristics: First, that he fears God although he cannot see and perceive Him; second, that he does not persist in sin in spite of his full awareness of God's quality of mercy. These very two characteristics make him worthy of honor in the sight of Allah. Besides, there is another subtle point also in it, which Imam Razi has pointed out. In Arabic, there are two words for fear, khauf and khashiyyat, which have a difference in their shade of meaning. The word khauf is generally used for the fear that a man feels in his heart on account of his sense of weakness as against someone's superior power and strength, and the word khashiyyat is used for the dread and awe with which a man is filled and inspired because of somebody's glory and grandeur and greatness. Here, the word khashiyyat has been used instead of khauf, which is meant to point out that a believer does not fear Allah only on account of the fear of His punishment, but it is the sense of Allah's glory and greatness that keeps him awe inspired at all times.

42\* یعنی باو جوداس کے کہ رحمٰن اس کو کہیں نظریۃ آنا تھا، اوراپنے حواس سے کسی طرح بھی وہ اس کو محوس نہ کر سکتا تھا، چر بھی وہ اس کی نافرمانی کرتے ہوئے ڈرتا تھا۔ اس کے دل پر دوسری محوس طاقتوں اور علانیہ نظر آنے والی زور آور ہستیوں کے خوف کی بہ نسبت اس اُن دیکھے رحمٰن کا خوف زیادہ غالب تھا۔ اور بیہ جانتے ہوئے بھی کہ وہ رحمٰن ہے، اس کی رحمت کے جھروسے پر وہ گناہ گار نہیں بنا بلکہ ہمیشہ اس کی ناراضی

\*\*\*\*\*\*\*

سے ڈرتا ہی رہا۔ اس طرح یہ آیت مومن کی دواہم اور بنیادی خوبیوں کی طرف اشارہ کرتی ہے۔ایک یہ کہ وہ محوس نہ ہونے اور نظرینہ آنے کے باوجود خدا سے ڈرتا ہے۔ دوسرے بیر کہ وہ خداکی صفت رحمت سے اچھی طرح واقف ہونے کے باوجود گناہوں پر جری نہیں ہوتا۔ یہی دو خوبیاں اسے الله کے ہاں قدر کا منتحق بناتی ہیں۔اس کے علاوہ اس میں ایک اور لطیف نکتہ مجھی ہے جے امام رازی نے بیان کیا ہے۔ وہ یہ کہ عربی زبان میں ڈرکے لیے خوف اور خثیت، دولفظ استعال ہوتے ہیں جن کے مفہوم میں ایک باریک فرق ہے خوت كا لفظ بالعموم اس ڈر كے لئے استعال ہوتا ہے جو كسى كى طاقت كے مقابلہ ميں اپنى كمزورى كے اصاس کی بنا پر آدمی کے دل میں پیدا ہو۔ اور خشیت اس ہیبت کے لیے بولنے ہیں جو کسی کی عظمت کے تصور سے آدمی کے دل پر طاری ہو۔ یہاں خوف کے بجائے خثیت کا لفظ استعال فرمایا گیا ہے جس سے یہ بتانا مقصود ہے کہ مومن کے دل میں الله کا ڈر محض اس کی سزا کے نوف ہی سے نہیں ہوتا، بلکہ اس سے مجی برمه کر الله کی عظمت و بزرگی کا احباس اس پر ہروقت ایک ہیبت طاری کیے رکھتا ہے۔

\*43 The word munib in the original is derived from inabat, which means to turn to one direction and to turn to the same again and again, just like the needle of the compass that points to the magnetic north persistently, however one may try to turn it away from that direction. Therefore, qalb-i-munib would mean such a heart as has turned away from every other direction and turned towards One Allah alone and then kept on turning towards Him again and again throughout life. The same sense has been conveyed by the devoted heart. This shows that in the sight of Allah the man of real worth is he who remains attached and devoted to Allah alone not merely verbally but also truly and sincerely.

43\*اصل الفاظ میں '' قَلْبِ مُذِیب'' لے کر آیا ہے۔ منیب انابت سے ہے جس کے معنی ایک طرف

رخ کرنے اور بار بار اس کی طرف پلٹنے کے ہیں۔ جیسے قطب نما کی سوئی ہمیشہ قطب ہی کی طرف رخ کیے رہتی ہے اور آپ نواہ کتنا ہی بلائیں جلائیں، وہ ہر پھر کر قطب ہی کی سمت میں آجاتی ہے۔ پھر قلب منیب سے مراد ایسا دل ہے جو ہر طرف سے رخ پھیر کر الله کی طرف مڑگیا اور پھر زندگی بھر جو احوال بھی اس پر گزریں ان میں وہ بار بار اس کی طرف پلٹتا رہا۔ اس مفوم کو ہم نے دل گرویدہ کے الفاظ سے اداکیا ہے۔ اس سے معلوم ہواکہ الله کے ہاں اصلی قدر اس شخص کی ہے جو محض زبان سے نہیں بلکہ پورے خلوص کے ساتھ سے دل سے اس کا ہوکر رہ جائے۔

34. Enter it in peace. \*44 This is the Day of eternal life. \*44 This is المُخْلُونُونَ اللهِ اللهِ اللهُ ال

\*44 If the word salam in udkhuluha bi-salamin is taken in the meaning of peace and security, it would mean: Enter this Paradise safe and secure from every kind of grief, sorrow, anxiety and affiliation; and if it is taken in the meaning of salam itself, it would mean: Enter this Paradise you are welcomed here with the greeting of peace by Allah and his angels.

In these verses Allah has mentioned the qualities because of which a person makes himself worthy of Paradise, and they are:

- (1) Taqwa (piety),
- (2) Turning towards Allah.
- (3) Watching over and guarding his relationship with Allah.
- (4) Fearing Allah although he has not seen Him, and has full faith in His quality of mercy.

(5) Coming into His presence with a devoted and captivated heart, i.e. remaining constant on the way of devotion and dedication till death.

44\*اصل الفاظ میں اُدُخُلُو ِ هَا بِسَلامٍ ـ سلام كواگر سلامتى كے معنى میں لیا جائے تواس كا مطلب يہ ہے کہ ہر قسم کے رنج اور غم اور فکر اور آفات سے محفوظ ہو کر اس جنت میں داخل ہو جاؤ۔ اور اگر اسے سلام ہی کے معنی میں لیا جائے تو مطلب یہ ہوگاکہ آؤاس جنت میں الله اور اس کے ملائکہ کی طرف سے تم کو سلام

ان آیات میں الله تعالیٰ نے وہ صفات بتا دی ہیں جن کی بنا پر کوئی شخص جنت کا منتحق ہوتا ہے، اور وہ ہیں (1) تقویٰ (2) رجوع الی الله (3) الله سے اپنے تعلق کی نگداشت (4) الله کو دیکھے بغیراوراس کی رحمیی پر یقین رکھنے کے باوجود اس سے ڈرنا اور (5) قلبِ منیب لیے ہوئے اللہ کے ہاں پہنچنا، یعنی مرتے دم تک انابت کی روش پر قائم رہنا۔

35. They shall انکے لئے ہو گا جو وہ چاہیں گے have whatever اس میں اور ہارے پاس ہے they desire therein, and with Us is more. \*45

لَمُهُمْ مّا يَشَآءُونَ فِيْهَا وَلَكَيْنَا مَزِيْلُ ﴿

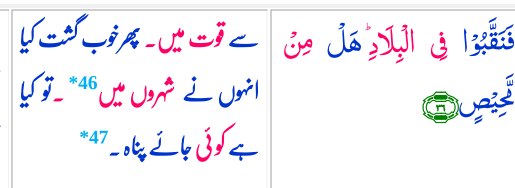
\*45 That is, they will certainly get whatever they desire, but in addition We will also give them that which they have never conceived and, therefore, could not desire.

45\* یعنی جو کچھ وہ چاہیں گے وہ توان کو ملے گا ہی، مگر اس پر مزید ہم انہیں وہ کچھ بھی دیں گے جس کا کوئی تصورتک ان کے ذہن میں نہیں آیا ہے کہ وہ اس کے ماصل کرنے کی خواہش کریں۔

36. And how many have We destroyed before them of the وَكُمُ الْهُلَكُنَا قَبُلَهُمُ مِّنَ اور كُتنى مِي اللَّكَ رُوالين مم نے

قَرُنِ هُمْ اَشَكُ مِنْهُمْ بَطُشًا انے سلے امتیں جو تھیں شدیدان

generations, who were stronger than these in power. **Then** they wandered cities. \*46 Is there any place of refuge.







\*46 That is, they were not only powerful and strong in their own land but had also made incursions into other lands and brought under their sway far off lands as well.

46 \* یعنی صرف اپنے ملک ہی میں وہ زور آور نہ تھیں بلکہ دنیا کے دوسرے ملکوں میں بھی وہ جا گھسی تعیں اور ان کی طاقت کا سلسلہ روئے زمیں پر دور دور تک پہنچا ہوا تھا۔

\*47 That is, could their power and might save them when the time appointed by Allah came for their seizure? And could they find shelter and refuge anywhere? Now, on what trust do you hope that you will get refuge somewhere in the world when you have rebelled against Allah?

47\*یعنی جب خدا کی طرف سے ان کی پکڑ کا وقت آیا توکیا ان کی وہ طاقت ان کو بچاسکی؟ اور کیا دنیا میں پھر کمیں ان کو پناہ مل سکی؟ اب آخرتم کس جھروسے پر یہ امید رکھتے ہوکہ خدا کے مقابلے میں بغاوت کر کے تہیں کہیں پناہ مل جائے گی؟

37. Indeed, in that is a sure reminder for every such who has a heart, who gives ear and he is present. \*48

اسكے لئے جو ركھتا ہے دل يا كان لگاکر سنتا ہے اور وہ ہوتا ہے متوجہ

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

اِنَّ فِيْ ذَلِكَ لَنِكُرى لِمِنَ البيثك اس میں ہے یقینی نصیحت كَانَ لَهُ قُلْبُ أَوْ الْقَى السَّمْعَ



\*48 In other words, either one should have so much of native intelligence that one may think right of his own accord, or if not so, he should be so free from prejudice and neglect that he may listen with attention when another person tries to make one understand the truth.

48\*بالفاظ دیگر جویا تو خود اتنی عقل رکھتا ہوکہ صحیح بات سوچے، یا نہیں تو غفلت اور تعصب سے اتنا پاک ہوکہ جب دوسراکوئی شخص اسے حقیقت سمجھائے وہ کھلے کانوں سے اس کی بات سنے۔ یہ نہ ہوکہ سمجھائے والے کی آواز کان کے پردے پرسے گزررہی ہے اور سننے والے کا دماغ کسی اور طرف مشغول ہے۔

38. And certainly We created the heavens and the earth and what is between them in six days, \*49 and nothing touched Us of fatigue. \*50

اور یقیناً پیدا کیا ہم نے آسانوں اور زمین کو اور جو کچھ انکے درمیان میں ہے جھ دنوں میں 49\*۔ اور نہیں چھوکر گئی ہمکو کوئی شکن ۔ 50\*

وَ لَقَدُ خَلَقُنَا السَّمَواتِ وَ الْرَبُضُ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ الْرَبُضُ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ النَّامِ قَ مَا مَسَّنَا مِنُ النَّامِ قَ مَا مَسَّنَا مِنُ النَّامِ قَ مَا مَسَّنَا مِنُ النَّامِ قَ مَا مَسَّنَا مِنْ النَّوْدِ فِي النَّامِ قَ مَا مَسَّنَا مِنْ النَّامِ قَ النَّهُ النَّامِ قَ الْمُ النَّهُ وَمِنْ النَّهُ الْمُنْ الْمُثَامِ النَّهُ الْمُنْ الْمُثَلِّقُ الْمُنَامِ النَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنَامِ الْمُنْ الْمُنَامِ الْمُنَامِ الْمُنْ الْمُنَامِ الْمُنْ الْ

\*49 For explanation, see E.Ns 11 to 15 of the commentary of Surah HaMim As-Sajdah.

49 \* تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد چارم، تفسیر سورہ کم السجدہ، حواشی نمبر11 تا 15۔

\*50 That is, the fact of the matter is that We have made this entire universe in six days and We did not become weary at the end so that We might be powerless to reconstruct it Now, if these ignorant people mock you when they hear the news of the life-after-death from you and call you a madman, have patience at it, listen to whatever nonsense they utter with a cool mind, and continue to preach the truth that you have been appointed to spread.

In this verse, there is a subtle taunt on the Jews and the Christians as well, whereas in the Bible the story has been fabricated that God made the earth and the heavens in six days and rested on the seventh day (Gen. 2:2). Although the Christian priests are now feeling shy of it and have changed rested into "ceased from working" in their translation of the Bible, yet in King James authorized version of the Bible, the words "and He rested on the seventh day" are still there, and the same words are also found in the translation that the Jews have published from Philadelphia in 1954. In the Arabic translation also the words are: fastraha ft! yaum as-sebi.

50\* یعنی امر واقعہ یہ ہے کہ یہ پوری کائنات ہم نے چھ دن میں بنا ڈالی ہے اس کو بناکر تھک نہیں گئے ہیں کہ اس کی تعمیر توکرنا ہمارے بس میں مذرہا ہو۔ اب اگریہ نادان لوگ تم سے زندگی بعد موت کی خبر س کو تمهارا مذاق اڑاتے ہیں اور تمہیں دیوانہ قرار دیتے ہیں تواس پر صبر کرو۔ ٹھنڈے دل سے ان کی ہر بیبودہ بات کو سنواور جس حقیقت کے بیان کرنے پر تم مامور کیے گئے ہواسے بیان کرتے جلے جاؤ۔ اس آیت میں ضمناً ایک لطیف طنز یہود و نصاریٰ پر بھی ہے جن کی بائبل میں یہ افسانہ گھڑا گیا ہے کہ خدا نے چے دنوں میں زمین و آسمان کو بنایا اور ساتویں دن آرام کیا کو ''فارغ ہوا'' سے بدل دیا ہے۔ مگر کنگ جیمز کی مستندانگریزی بائیبل میں (And He rested on the seventh day) کے الفاظ صاف موجود ہیں۔ اور یہی الفاظ اس ترجمے میں بھی یائے جاتے ہیں جو 1954ء میں یہودیوں نے فلاڈلفیا سے شائع کیا ہے۔

39. So bear with patience over what they say, and glorify with His praise your Lord

فَاصْدِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَ الوصركرواس يربوكهم يه كم مين اور

سَبِّحُ بِحَمْلِ سَبِّكُ قَبُلَ سَبِح كرتے رہو حد كے ساتھ اپنے طُلُوع الشَّمْسِ وَ قَبُلَ البِكَى طلوع آفتاب سے بہلے اور

عربی ترجمہ میں بھی فاستراح فی الیوم السّابع کے الفاظ میں۔

before the rising of sun and before its setting.

40. And in the night, so glorify Him and after the prostrations. \*51

- غروب ہونے سے پہلے الگارون کے بعد الگارون کے بعد \*51

\*51 This is the means by which man gets the power and energy to continue his struggle to raise the word of the truth and to call the people towards righteousness throughout life with full determination even though he may have to pass through heart-breaking and soul-destroying conditions and his efforts may seem to be bearing no fruit. Praising and glorifying the Lord implies the Prayer here, and wherever in the Quran the praise and glorification has been associated with specific times, it implies the Prayer. The Prayer before sunrise is the Fajr Prayer, and the Prayers before sunset are the Asr and the Zuhr Prayers. The Prayers in the night are the Maghrib and the Isha Prayers, and the third, the Tahajjud Prayer, is also included in the glorification of the night. (For explanation, see E.N. 111 of TaHa; E.Ns 23, 24 of Surah Ar-Room). As for the glorification that has been commanded after being free from prostrations, it may imply the after-Prayer devotions as well as the offering of the voluntary prayers at the end of the prescribed obligatory Prayers. Umar, Ali, Hasan bin Ali, Abu Hurairah, Ibn Abbas, Shabi, Mujahid, Ikrimah, Hasan Basri, Qatadah, Ibrahim Nakhai and Auzai say that it implies the two rakats after the Maghrib

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Prayer. Abdullah bin Amr bin Aas, and according to a tradition, Abdullah bin Abbas also, held the opinion that it implies the after-Prayer devotions, and Ibn Zaid says that the object of this command is that voluntary Prayers should also be offered after the prescribed obligatory Prayers.

According to a tradition reported in Bukhari and Muslim, on the authority of Abu Hurairah, once the poor emigrants from Makkah came before the Prophet (peace be upon him), and said: O Messenger of Allah, the rich people have attained high ranks for themselves. The Prophet (peace be upon him) asked: What has happened? They said: They offer the Prayers as we offer, and they observe the fasts as we observe; but they practice charity, which we cannot, and they set the slaves free which we cannot. The Prophet (peace be upon him) said: Should I tell you a thing which if you practiced, you would surpass all others, except those who practiced the same that you practiced? It is this that you should pronounce Subhan-Allah, Al-Hamdu-lillah and Allahu-Akbar, 33 times each after every Prayer. After some time, the same people came and said: Our rich brothers also have heard this and they too have started practicing, it. Thereupon the Prophet (peace be upon him) said: This is Allah's bounty and He bestows it on whomever He wills. According to a tradition these devotional words have to be repeated ten times each instead of 33 times each.

Zaid bin Thabit has reported that the Prophet (peace be upon him) instructed his companions that they should pronounce *Subhan-Allah* and *AlHamdu-lillah* 33 times each

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

and Allahu-Akbar 34 times after every Prayer. Afterwards, an Ansar companion submitted: I have seen in a vision that somebody was telling me that it would be better if I pronounced these three devotional words 25 times each and then Lailaha illAllah 25 times. The Prophet (peace be upon him) replied: Well, you may do likewise. (Ahmad, Nasai, Darimi).

Abu Saeed Khudri says: I have heard the Prophet (peace be upon him) pronounce the following words when he would return after the Prayers were over: Subhana Rabbika Rabbil-izzati anima yasifun wasalam-un alal-mursalin, walhamdu lillahi Rabb-il alamin. (Jassas Ahkam al-Quran).

Besides these, several other forms of the after-Prayer devotional pronouncements also have been reported from the Prophet (peace be upon him). Those who wish to act on this instruction of the Quran may select the one they find suitable from Mishkat. Bab adh-dhik-as-Salat, commit it to memory and practice it. Nothing can be better than what the Prophet (peace be upon him) himself has taught in this regard. But what one should bear in mind is that the real object of the devotional pronouncements is not to utter these words only as a matter of course but to refresh and fix their meaning in the mind. Therefore, the meaning of whatever devotions one pronounces should be understood well and then practiced with full consciousness of the meaning.

51\* یہ ہے وہ ذریعہ جس سے آدمی کو یہ طاقت ماصل ہوتی ہے کہ دعوت حق کی راہ میں اسے خواہ کیسے ہی دل شکن اور روح فرسا مالات سے سابقہ پیش آئے، اور اس کی کوشٹوں کا خواہ کوئی ثمرہ بھی ماصل ہوتا نظر بنہ

آئے، پھر بھی وہ پورے عزم کے ساتھ زندگی جھر کلمہ حق بلند کرنے اور دنیا کو خیر کی طرف بلانے کی سعی جاری رکھے۔ رب کی حد اور اس کی سیبح سے مرادیہاں نماز ہے اور جس مقام پر بھی قرآن میں حد و سیبح کو خاص اوقات کے ساتھ مخصوص کیا گیا ہے وہاں اس سے مراد نماز ہی ہوتی ہے۔ '' طلوع آفتاب سے پہلے۔'' فجر کی نماز ہے ''غروب آفتاب سے پہلے '' دو نمازیں ہیں، ایک ظہر، دوسری عصر ''۔ رات کے وقت۔ مغرب اور عثاء کی نمازیں ہیں اور تبیسری تہجد بھی رات کی سبیح میں شامل ہے۔ (تشریح کے لیے ملاحظہ ہو جلد دوم، بنی اسرائیل، حواشی 91 تا 97۔ جلد سوم، طه، حاشیہ 111۔ الروم، حواشی 23-24)۔ رہی وہ سبیح جو ''سجدے فارغ ہونے کے بعد ''کرنے کی ہدایت فرمائی گئی ہے، تو اس سے مراد ذکر بعد الصلوۃ مجی ہو سکتا ہے اور فرض کے بعد نفل اداکرنا مجھے۔ صرت عمر، صرت علی، صرت من بن علی، صرات ابوہریرہ، ان عباس، شیبی، مجاہد، عکرمہ، حن بصری، قتادہ، ابراہیم تخفی اور اُوزاعی اس سے مراد نماز مغرب کے بعد کی دور تعتیں کیتے ہیں۔ حضرت عبدالله بن عمروبن العاص اور ایک روایت کے بموجب حضرت عبدالله بن عباس کا بھی یہ خیال ہے کہ اس سے مراد ذکر بعد الصلوۃ ہے۔ اور ابن زید کہتے ہیں کہ اس ارشاد کا مقصود یہ ہے کہ فرائض کے بعد مجھی نوافل ادا کے جائیں۔ تیجین میں حضرت ابوہریرہ کی روایت ہے کہ ایک مرتبہ غریب مهاجرین نے ماضر ہوکر عرض کیا یا رسول الله مالدار لوگ تو بردے درجے لوٹ لے گئے۔ حضور نے فرمایا 'وکیا ہوا''؟۔ انہوں نے عرض کیا وہ مجھی نمازیں پڑھتے ہیں جیسے ہم پڑھتے ہیں اور روزے رکھتے ہیں جیسے ہم رکھتے ہیں، مگر وہ صدقہ کرتے ہیں اور ہم نہیں کر سکتے، وہ غلام آزاد کرتے ہیں اور ہم نہیں کر سکتے۔ رسول الله صلی الله علیہ و سلم نے فرمایا ' کیا میں تمہیں ایسی چیز بتاؤں جیے اگر تم کروتو تم دوسرے لوگوں سے بازی لے جاؤگے بجزان کے جو وہی عمل کریں جو تم کرو گے؟ وہ عمل بیر ہے کہ تم ہرنماز کے بعد 33۔33 مرتبہ سجان الله، الحد لله، الله اکبر کما کرو''۔ کچھ مدت کے بعدان لوگوں نے عرض کیا کہ ہمارے مال دار مجھائیوں نے مجھی بیہ بات سن کی ہے اور وہ مجھی یہی عمل کرنے لکے ہیں۔ اس پر آپ نے فرمایا ڈلک فضل الله یؤتیہ من پشآء۔ ایک روایت میں ان کلمات کی تعداد

33۔ 33 کے بجائے دس دس جھی منقول ہوئی ہے۔

صفرت زیدبن ثابت کی روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ہم کوہدایت فرمائی تھی کہ ہم ہر نماز کے بعد 33۔ 33 مرتبہ سجان الله اور الحمد لله کما کریں اور 34 مرتبہ الله اکبر کمیں۔ بعد میں ایک انساری نے عرض کیا میں نے خواب میں دیکھا ہے کہ کوئی کہتا ہے اگر تم 25۔25 مرتبہ یہ تین کلمے کمواور پھر 25 مرتبہ لا

الله الاالله كهوتويه زياده بهتر ہوگا۔ حضور نے فرمایا اچھا اسی طرح کیا کرو۔ (احد نسانی۔ دارمی)۔

صرت ابوسعید خدری کہتے ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نمازے فارغ ہوکر جب بلٹتے تھے تو میں نے آپ کو یہ الفاظ کہتے سنا ہے: سُبْحَانَ رَبِّک رَبِّ الْعِزِّ فِي عَمَّا يَصِفُونَ ٥ وَسَلَامٌ عَلَى الْمُرْسَلِيْنَ ٥ وَالْحَمُنُ لِللّهِ رَبِّ الْعُلْمِيْنَ ٥ وَالْحَمُنُ وَ الْعُمَاسِ)۔ لِللّهِ رَبِّ الْعُلْمِيْنَ ٥ وَاحکام القرآن للجماص)۔

اس کے علاوہ بھی ذکر بعد الصلوۃ کی متعدد صورتیں رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے منقول ہوئی ہیں۔ بو صفرات قرآن مجید کی اس ہدایت پر عل کرنا چاہیں وہ مشکوۃ، باب الذکر بعد الصلوۃ میں سے کوئی ذکر جو ان کے دل کو سب سے زیادہ لگے، چھانٹ کر یاد کر لیں اور اس کا التزام کریں۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے اپنے بتائے ہوئے ذکر سے اصل مقصود چند مخصوص اپنے بتائے ہوئے ذکر سے اصل مقصود چند مخصوص الفاظ کو زبان سے گزار دینا نہیں ہے بلکہ ان کے معانی کو ذہن میں تازہ اور مشکم کرنا ہے جو ان الفاظ میں بیان

کیے گئے ہیں۔ اس لیے ہو ذکر بھی کیا جائے اس کے معنیٰ اچھی طرح سمجھ کینے چاہییں اور پھر معنیٰ کے استحفاد کے ساتھ ذکر کرنا چاہیے۔

41. And listen to قرار کرنا چاہیے۔

واستجمع یؤمر یُنادِ الْمُنادِ اور سنو تم جن دن لکارے گا المحکم کا اللہ المحکم کیا جائے کا اللہ المحکم کیا جائے کا اور سنو تم جن دن لکارے گا

41. And listen to the Day when shall call out the caller from a nearby place. \*52

اور سنو تم جن دن بکارے گا بکارنے والا نزدیک ہی کی جگہ سے۔ 52\*

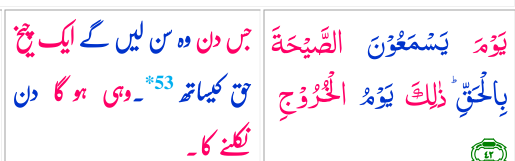
واسوع يولد پاو الله

\*52 That is, wherever a dead person would be lying, or

wherever his death had occurred is the world, the cry of the caller shall reach him there, which will urge him to rise and go before his Lord to render his account. This cry will be such that everybody who rises from death anywhere on the surface of the earth will feel as though the caller had called him from a nearby place. Simultaneously will this cry be heard everywhere on the globe equally clearly. From this also one can judge how different will be the concepts of space and time in the next world from what they are in this world, and what forces will be working there in accordance with the new laws.

52\* یعنی ہو شخص ہماں مرا پڑا ہوگا، یا ہماں بھی دنیا میں اس کی موت واقع ہوئی تھی، وہیں خدا کے منادی کی آواز اس کو پہنچے گی کہ اٹھواور چلوا پنے رب کی طرف اپنا حماب دینے کے لیے۔ یہ آواز کچھ اس طرح کی ہوگی روئے زمین کے چھے چھے پر ہو شخص بھی زندہ ہوکر اٹھے گا وہ محوس کرے گا کہ بکارنے والے نے کہیں قریب ہی سے اس کو بکارا ہے۔ عالم آخرت میں زمان و مکان کے اعتبارات ہماری موجودہ دنیا کی بہ نسبت کس قدر بدلے ہوئے ہوں گے اور کیسی قوتیں کس طرح کے قوانین کے مطابق وہاں کا ر فرما ہوں گی۔

42. The Day they will hear the blast in truth. \*53 That is the Day of the coming out.



- \*53 The words yasmaun-as-saihata bil haqqi can have two meanings:
- (1) That all the people will be hearing the cry of the right command.
- (2) That they will be hearing the cry rightly. In the first case the sentence will mean that the people will

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

be hearing the same right command with their ears, which they were not inclined to accept in the world, which they had persistently refused to believe, and mocked the Prophets who had brought it. In the second case it will mean that they will certainly hear this cry, and they will realize that it is no fancy but indeed the cry of Resurrection; they will be left with no doubt that the Day of Resurrection of which they had been forewarned had arrived and the cry that was being raised was of the same.

53\*اصل الفاظ ہیں یکشمَعُونَ الصَّیْحَةَ بِالْحَیِّ ۔ اس کے دومعنی ہوسکتے ہیں۔ ایک بیر کہ سب لوگ امر حق کی بکار کو سن رہے ہوں گے۔ دوسرے یہ کہ آواز حثر کو ٹھیک ٹھیک سن رہے ہوں گے۔ پہلے معنی کے لحاظ سے مطلب یہ ہے کہ لوگ اسی امر حق کی بکار کواینے کانوں سے سن رہے ہوں گے جس کو دنیا میں وہ ماننے کے لیے تیار نہ تھے، جس سے انکار کرنے پر انہیں اصرار تھا، اور جس کی خبر دینے والے پیغمبروں کا وہ مذاق اڑایا کرتے تھے۔ دوسرے معنی کے لحاظ سے مطلب یہ ہے کہ وہ یقینی طور پر یہ آوازہ حشر سنیں گے، انہیں خود معلوم ہو جائے گاکہ یہ کوئی وہم نہیں ہے بلکہ واقعی یہ آوازہ حثر ہی ہے، کوئی شبہ انہیں اس امر میں منہ رہے گاکہ جس حثر کی انہیں خبر دی گئی تھی وہ آگیا ہے اور یہ اسی کی بکار بلند ہورہی ہے۔

43. Indeed, It is We who bestow life and give death and to Us is the journeying.

بیشک هم هی زندگی بخشت میں اور موت دیتے ہیں اور ہمارے پاس

إِنَّا نَحْنُ نُحْى وَ نُمِيْتُ وَ الينا المصير أ

44. On the Day shall split the earth from asunder them, rushing out of it in haste. That

يَوْمَ تَشَقَّقُ الْأَرْضُ عَنْهُمُ الْبِي انبِر جمع کرنا ہمیں آسان ہے۔\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

سِرَاعًا ﴿ إِلَّ حَشُرٌ عَلَيْنَا ﴿ صِيرِي سِ نَكُل بِين كَ ـ بِي

is a gathering for Us very easy. \*54

\*54 This is the answer to the saying of the disbelievers that has been reproduced in verse 3 above. They said: How can it be that when we are dead and become dust, we shall be raised back to life once again. This resurrection is far removed from reason. In reply it has been said: This gathering together, i.e. raising back to life and gathering all the people of the former and latter times together, is very easy for Us. It is not at all difficult for Us to know as to where the dust of one particular person lies and where of the other. We shall also face no difficulty in knowing as to which are the particles of one and which of the other among the scattered particles of the dust. Gathering together all these particles separately and remaking each and every man's body once again and then creating in that body the same very personality which had lived in it before, is not a task that may require any hard labor from Us, but all this can be accomplished immediately at one signal from Us. All those human beings who have been born in the world since the time of Adam till Resurrection can be brought together by one command of Ours. If your petty mind thinks it is far off, it may think so, but it is not beyond the power of the Creator of the Universe.

54\* یہ جواب ہے کفارکی اس بات کا جوآیت نمبر 3 میں نقل کی گئی ہے۔ وہ کھتے تھے کہ مجلا یہ کیلیے ہوسکتا کہ جب ہم مرکز خاک ہو چکے ہوں اس وقت ہمیں مچر سے زندہ کر کے اٹھا کھڑا کیا جائے، یہ واپسی تو بعید از عقل وامکان ہے۔ ان کی اسی بات کے جواب میں فرمایا گیا ہے کہ یہ حثر، یعنی سب اگلے پچھلے انسانوں کو بیک وقت زندہ کر کے جمع کر لینا ہمارے لیے بالکل آسان ہے۔ ہمارے لیے یہ معلوم کرنا کچھ مشکل نہیں ہے کہ

کس شخص کی خاک کھاں پڑی ہے ہمیں یہ جاننے میں بھی کوئی وقت نہیں پیش آئے گی کہ ان بھرے ہوئے ذرات میں سے زید کے ذرات کون سے میں اور بکر کے ذرات کون سے ۔ ان سب کوالگ الگ سمیٹ کر ایک آدمی کا جسم پھر سے بنا دینا، اور اس جسم میں اسی شخصیت کواز سر نوپیدا کر دینا جو پہلے اس میں رہ چکی تھی، ہمارے لیے کوئی بڑا محنت طلب کام نہیں ہے، بلکہ ہمارے ایک اشارے سے یہ سب کچھآ انا فائا ہو سکتا ہے ۔ وہ تمام انسان جو آدم کے وقت سے قیامت تک دنیا میں پیدا ہوئے میں ہمارے ایک عکم پر بڑی آسانی سے جمع ہوسکتے ہیں۔ تہمارا چھوٹا سا دماغ اسے بعید سمجھتا ہو تو سمجھا کرے ۔ فالق کائنات کی قدرت سے یہ بعید نہیں ہے۔

45. We know best of what they say, \*55 and you are not over them a tyrant. So remind by the Quran him who fears My warning. \*56

ہم خوب جانتے ہیں ہو کچھ یہ کہتے
ہیں <sup>55</sup> اور نہیں ہو تم ان پر جبر
کرنیوالے ۔ پس نصیحت کرتے رہو
قرآن کے ذریعے اسکو جو ڈرے
میری وعیدسے۔ <sup>56</sup>\*

نَحُنُ اعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ وَمَا الْمُنْ اعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ وَمَا الْمُنْ الْمُنْم

\*55 In this sentence there is consolation for the Prophet (peace be upon him) as well as a threat for the disbelievers. Addressing the Prophet (peace be upon him) it has been said: Do not care at all about what these foolish people utter about you. We are hearing everything and it is for Us to deal with it. The disbelievers are being warned to the effect: The taunting remarks that you are passing against Our Prophet will cost you dearly. We are hearing everything that you utter and you will have to suffer for its consequences.

55\*اس فقرے میں رسول الله صلی الله و سلم کے لیے تسلی بھی ہے اور کفار کے لیے دھکی بھی۔ حضور کو

تاطب کر کے فرمایا جا رہا ہے کہ تم پر جو باتیں یہ لوگ بنا رہے ہیں ان کی قطعاً پرواہ نہ کرہ ہم سب کچے ہن رہے ہوں اور ان سے نمٹنا ہارا کام ہے۔ کفار کو متنبہ کیا جا رہا ہے کہ ہارے نبی پر جو فقرے تم کس رہے ہوں اور اس کا نمیازہ تہیں بھکتنا پرے گا۔

\*56 This does not mean that the Prophet (peace be upon him) wanted to compel the people into believing and Allah stopped him from this. But, in fact, although the Prophet (peace be upon him) has been addressed, the disbelievers are being warned, as if to say: Our Prophet has not been sent as a dictator over you. He is not there to compel you to become believers even if you did not wish to believe. His only responsibility is that he should recite the Quran and make the truth plain to the one who would take the warning. Now, if you do not accept his invitation, We will deal with you, not he.

56\*اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ نبی صلی الله علیہ وسلم جبراً لوگوں سے اپنی بات منوانا چاہتے تھے اور الله تعالیٰ نے آپ کو اس سے روک دیا۔ بلکہ در اصل یہ بات حضور کو مخاطب کر کے کفار کو سنائی جا رہی ہے۔ گویا ان سے یہ کہا جا رہا ہے کہ ہمارانبی تم پر جبار بنا کر نہیں بھیجا گیا ہے۔ اس کا کام زبر دستی تمہیں مومن بنانا نہیں کہ تم نہ ماننا چاہواور وہ جبراً تم سے منوائے۔ اس کی ذمہ داری توبس اتنی ہے کہ جو متنبہ کرنے سے ہوش میں آجائے اسے قرآن سنا کر حقیقت سمجھا دے۔ اب اگر تم نہیں مانتے تو نبی تم سے نہیں نمٹے گا بلکہ ہم تم سے نمٹیں گے۔