

Al-Maarij المُعَارِج بِسُمِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

#### Name

The Surah takes its name from the word dhil-Maarij in verse 3.

### **Period of Revelation**

The subject matter bears evidence that this Surah was revealed in conditions closely resembling those under which Surah Al-Haaqqah was revealed.

## **Theme and Subject Matter**

It admonishes and gives warning to the disbelievers who of the news about Resurrection Hereafter, and Hell and Heaven and challenged the Holy

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Prophet (peace be upon him) to cause Resurrection with which he threatened them to take place if what he said was true and they had become worthy of the punishment in Hell by denying it. The whole Surah is meant to answer this denial.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

The Surah opens with words to the effect: A demander has demanded a torment, the torment which must befall the deniers. And when it takes place, there will be none to prevent it, but it will take place at its own appointed time. Allah has His own way of doing things, but He is not unjust. Therefore, have patience, O Prophet, at what they say. They think it is far off, but We see it as near at hand.

Then it is said: Resurrection, which they desire to be hastened out of jest and fun, is terrible, and when it comes, it will cause great distress to the culprits. At that time they will even be prepared to give away their wives and children and their nearest kinsfolk in ransom to escape the punishment, but they will not be able to escape it.

Then the people have been warned to the effect: On that Day the destinies of men will be decided strictly on the basis of their belief and their conduct. Those who turn away from the truth in the world and amass wealth and withhold it from the needy, will be doomed to Hell. And those who fear the punishment of God here, believe in the Hereafter, keep up the Prayer, discharge the rights of the needy out of their wealth, strictly avoid immoral and wicked deeds, practice honesty in all their dealings, fulfill their pledges and trust and bear true witness, will have a place of honor in Paradise.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

In conclusion, the disbelievers of Makkah who rushed in upon the Prophet (peace be upon him) from every side as soon as they saw him, in order to make fun of him, have been warned to the effect: If you do not believe, Allah will replace you by other people who will be better than you. And the Prophet (peace be upon him) has been consoled, so as to say: Do not take to heart their mockery and jesting; leave them to indulge in their idle talk and foolish conduct if they are bent upon experiencing the disgrace and humiliation of the Resurrection; they will themselves see their evil end.

مہم اللہ ہے۔ تعمیری آیت کے لفظ ذی المعارج سے ماخوذ ہے۔ زمانۂ نزول

اس کے مضامین شمادت دیتے ہیں کہ اس کا نزول بھی قریب قریب انہی مالات میں ہوا ہے جس میں سورۂ الحاقہ مازل ہوئی تھی۔

بوضوع أور مضمون

اس میں ان کفار کو تنبیہ اور نصیحت کی گئی ہے جو قیامت اور آخرت اور دوزخ اور جنت کی خبروں کا مذاق اڑاتے تھے اور رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کو چیلنج دیتے تھے کہ اگر تم سچے ہواور تمہیں جھٹلا کر ہم عذاب جہنم کے متحق ہو چکے میں تولے آؤوہ قیامت جس سے تم ہمیں ڈراتے ہو۔ اس سورت کی ساری تقریر اسی چیلنج کے جواب میں ہے۔

ابتداء میں ارشاد ہوا ہے کہ مانگئے والا عذاب مانگتا ہے۔ وہ عذاب انکار کرنے والوں پر ضرور واقع ہوکر رہے گا اور جب وہ واقع ہوگا تواسے کوئی دفع نہ کر سکے گا، مگر وہ اپنے وقت پر واقع ہوگا۔ الله کے ہاں دیر ہے، اندھیر نہیں ہے۔ لہذا انکے مذاق اڑانے پر صبر کرو۔ یہ اسے دور دیکھ رہے ہیں اور ہم اسے قریب دیکھ رہے ہیں۔

چر بتایا گیا ہے کہ قیامت، جس کے جلدی لے آنے کا مطالبہ یہ لوگ ہنسی اور تھیل کے طور پر کر رہے ہیں کلیسی سخت چیز ہے اور جب وہ آئے گی توان مجرمین کا کلیہا برا حثر ہوگا۔ اس وقت یہ اپنے بیوی بچوں، اور اپنے قریب ترین رشتہ داروں تک کو فدیہ میں دے ڈالنے کے لیے تیار ہو جائیں گے ناکہ کسی طرح عذاب سے پچ نکلیں، مگر بنہ رکچ سکیں گے۔ اس کے بعد لوگوں کوآگاہ کیا گیا ہے کہ اس روز انسانوں کی قسمت کا فیصلہ سراسران کے عقیدے اور اغلاق و اعال کی بنیاد پر کیا جائے گا۔ جن لوگوں نے دنیا میں حق سے منہ موڑا ہے اور مال سمیٹ سمیٹ کر اور سینت سینت کر رکھا ہے وہ جہنم کے منتحق ہول گے۔ اور جننول نے یہاں خدا کے عذاب کا خوف کیا ہے، آخرت کو مانا ہے، نماز کی پابندی کی ہے، اپنے مال سے خدا کے مختاج بندوں کا حق اداکیا ہے، بدکاریوں سے دامن پاک رکھا ہے، امانت میں خیانت نہیں کی ہے، حمد و پیان اور قول و قرار کا پاس کیا ہے اور گواہی میں راست بازی پر قائم رہے ہیں وہ جنت میں عزت کی جگہ پائیں گے۔ آخر میں مکہ کے ان کفار کو جورسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کو دیکھ کر آپ کا مذاق اڑانے کے لیے چاروں طرف سے ٹوٹے پڑتے تھے، خبردار کیا گیا ہے کہ اگر تم یہ مانو کے تو الله تعانی تمہاری جگہ دوسرے لوگوں کو لے آنے گا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم کو تلقین کی گئی ہے کہ ان کے تمسخر کی پروا نہ کریں، یہ اگر قیامت ہی کی ذلت دیکھنے پر مصر میں توانہیں اپنے بیودہ مثغلوں میں پڑا رہنے دیں، اپنا برا انجام یہ خود دیکھ .

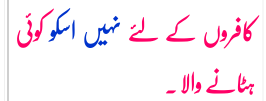
#### الله کے نام سے بو بہت مہربان بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ Most Gracious, نهایت رحم والا ہے۔ **Most Merciful.** 1. A questioner مانگا ایک مانگنے والے نے ایک سَالَ سَآيِلٌ عِنَابٍ وَاقِعٍ asked for مذاب ہو واقع ہو کر رہے گا۔\*\* punishment bound to befall. \*1

In the name of Allah,

Some commentators have taken the verb saala in the

text in the meaning of asking, and have interpreted the verse to mean: The asker has asked: whom will the torment with which we are being threatened befall. And Allah has answered it, saying: It will befall the disbelievers. But most of the commentators have taken saala here in the meaning of demanding. Nasai and other traditionists have related a tradition from Ibn Abbas, and Hakim hold it as authentic, that Nadr bin al-Harith Kaladah had said: O God, if it is really the truth sent dawn by You, then rain down stones on us from the heavens, or send down any other painful torment on us. (Surah Al-Anfaal, Ayat 32). Apart from this, at several places in the Quran the disbelievers' this challenge has been related: Why don't you bring down on us the torment that you threaten us with? For instance, see Surah Younus, Ayats 46-48; Surah Al-Anbiya, Ayats 36-41; Surah An-Naml, Ayats 67-72; Surah Saba, Ayats 26-30; Surah YaSeen, Ayats 45-52; Surah Al-Mulk, Ayats 24-27. 1\*اصل الفاظ میں سَالَ سَائِلٌ۔ بعض مفسرین نے یہاں سوال کو یوچھنے کے معنی میں لیا ہے اور وہ آیت کا مطلب یہ بیان کرتے ہیں کہ پوچھنے والے نے پوچھا ہے کہ وہ عذاب، جس کی ہمیں خبر دی جا رہی ہے، کس پر واقع ہوگا؟ اور الله تعالیٰ نے اس کا جواب یہ دیا ہے کہ وہ کا فروں پر واقع ہوگا۔ لیکن اکثر مفسرین نے اس جگہ سوال کو مانگنے اور مطالبہ کرنے کے معنی میں لیا ہے۔ نسائی اور دوسرے محدثین نے ابن عباس رضی الله عنه سے یہ روایت نقل کی ہے اور ماکم نے اس کو صیح قرار دیا ہے کہ نضربن مارث بن کلدہ نے کما تما اَللَّهُمَّ إِنْ كَانَ هٰذَا هُوَالْحُنُّ مِنْ عِنْدِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَاءَةً مِّنَ السَّمَاءِ أَوِئْتِنَا بِعَذَابٍ اَلِيْمٍ ۔ (الانفال، آیت ۳۲)۔ "خدایا اگریہ واقعی تیری ہی طرف سے حق ہے توہم پر آسمان سے پنظر برسا دئے یا ہم پر درد ناک عذاب لے آ۔ "اس کے علاوہ متعدد مقامات پر قرآن مجید میں کفارِ مکہ کے اس چیلنج کا ذکر کیا گیا ہے کہ جس عذاب سے تم ہمیں ڈراتے ہو وہ لے کیوں نہیں آتے۔ مثال کے طور پر حبِ ذیل مقامات ملاحظہ مول: يونس، آيات ٢٨ تا ٨٨ و الانبياء، ٣٦ تا ١٨ و النمل، ٧٦ تا٢٤ سبا،٢٦ تا ٣٠ يُس، ٢٥ تا ٥٢ والملك،٢٢ تا

2. Upon the disbelievers, of it there is no preventer.





3. From Allah, the Owner of the ways of ascent. \*2

الله کی طرف سے جو درجات کا



\*2 Maarij is plural of Miraj, which means a stairway, or a ladder, or something by which one may go up. To call Allah dhil-Maaij (Owner of the ways of ascent) means that He is Most High and in order to go up into His Presence the angels have to ascend many heights, one above the other, as has been stated in the following verses.

2\*اصل میں لفظ ذِی المَعَارِجِ استعال ہوا ہے۔ معارج، معرّج کی جمع ہے جس کے معنی زینے، یا سیرهی، یا ایسی چیز کے ہیں جس کے ذریعے سے اوپر چڑھا جائے۔ الله تعالیٰ کو معارِج والا کھنے کا مطلب سے ہے کہ اس کی ذات بہت بالا و ہر تر ہے اور اس کے حضور باریاب ہونے کے لیے فرشتوں کو یے در یے بلندیوں سے گزرنا ہوتا ہے، جیسا کہ بعد والی آیت میں بیان فرمایا گیا ہے۔

4. Ascend the angels and the Spirit\*3 to Him\*4 in a Day whose fifty measure is thousand years.

تَعُرُجُ الْمُلَبِكَةُ وَ الرُّوْءِ ﴿ يُرْضَ أَمِنُ فَرَضَ اور روح القدس\*\* جمكي طرف\*\* ايك ایے دن میں جس کی مقدار ہوگی **\*≥ياس ہزار برس**\_<sup>5\*</sup>

اليَّهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَامُهُ خَمُسِيْنَ ٱلْفَ سَنَةٍ ﴿ \*3 "The Spirit": the Angel Gabriel, who has been mentioned separately from the angels in order to impress his unique glory and greatness. In Surah Ash-Shuara it has been said: The trustworthy Spirit has come down with this Quran upon your heart, (verse 193), and in Surah Al-Baqarah, say to them: Whoever is an enemy to Gabriel, should understand that he has, by Allah's command, revealed upon your heart this Quran. (verse 97). These verses when read together show that Ar-Rooh (the Spirit) implies the Angel Gabriel.

3\*روح سے مراد جربل علیہ السلام ہیں اور ملائکہ سے الگ اُن کا ذکر اُن کی عظمت پر دلالت کرتا ہے۔ سورہ شعراء میں فرمایا گیا ہے کہ نَذَّ لَ بِمِ الرُّو خُ الْاَحِیْنُ عَلَیٰ قَلْبِکَ (اس قرآن کو روحِ امین لے کر تمہارے دل پر نازل ہوئے ہیں)۔ اور سورہ بقرہ میں ارشاد ہوا ہے قُلُ مَن کَانَ عَدُوَّ الجِّدِیْ لَ فَانَّ مُن کَانَ عَدُوَّ الجِّدِیْ لَ فَانَّ مُن کَانَ عَدُول کا اس لیے دشمن ہوکہ اس نے یہ قرآن تمہارے قلب پر نازل کیا ہے۔۔۔۔)۔ ان دونوں آیتوں کو ملاکر پڑھنے سے معلوم ہو جاتا ہے کہ روح سے مراد جبریل ہی ہیں۔

\*4 This is an ambiguous theme the meaning of which cannot be determined precisely. We neither have any knowledge of the reality of the angels, nor can understand the nature of their ascent, nor can conceive the stairways on which they ascend. Besides, about Allah also it cannot be imagined that He lives in a particular place, for He is exalted and free from the restrictions of space and time.

4\* یہ سارا مضمون متثابہات میں سے ہے جس کے معنی متعین نہیں کیے جا سکتے ۔ ہم نہ فرشتوں کی حقیقت جانتے ہیں، نہ ان کے چردھنے کی کیفیت کو سمجھ سکتے ہیں، نہ یہ بات ہمارے ذہن کی گرفت میں آسکتی ہے کہ وہ زینے کیسے ہیں جن پر فرشتے چردھتے ہیں، اور الله تعالیٰ کے بارے میں بھی یہ تصور نہیں کیا جا سکتا ہے کہ وہ زینے کیسے ہیں جن پر فرشتے چردھتے ہیں، اور الله تعالیٰ کے بارے میں بھی یہ تصور نہیں کیا جا سکتا

\*5 In Surah Al-Hajj, Ayat 47, it has been said: These people are demanding of you to hasten the torment. Allah will never fail to fulfill His threat, but a day with your Lord is equal to a thousand years as you reckon. In Surah As-Sajdah, Ayat 5, it has been said: He administers the affairs of the world from the heavens to the earth, and the report of this administration ascends (to be presented) before Him in a Day whose length, according to your reckoning, is a thousand years. And here, in response to the demand for the torment, the measure of Allah's one day has been stated to be fifty thousand years. Then the Prophet (peace be upon him) has been consoled, saying: Have patience at the demand for the torment which the people make out of jest and fun, and then it is said: They think it is far off, but We see it as near at hand. When all these verses are read together, what becomes obvious is: The people, because of their narrow and restricted outlook, measure the time of Allah's decrees by their own scales of time and, therefore, consider a hundred years or so to be a very lengthy period, whereas in the divine conduct of affairs there are schemes spreading over a thousand years each, or fifty thousand years each, as you reckon, and this measure also is only by way of example; otherwise schemes in the universe may extend over millions and billions of years as well. Of these one is the scheme under which mankind has been created on the earth, and a time limit has been set during which it has been allowed to function here. No man can know when this scheme began, what time-limit has been decreed for its completion, what hour has been appointed for bringing it to an end, when Resurrection will take place, and what time has been fixed for raising all men, born since the beginning of creation till Resurrection, from death simultaneously and calling them to account for their deeds. We only know to some extent that part of the scheme which is passing before us, or a partial history of the past ages which exists with us. As for its beginning and end, to say nothing of knowing it, we do not even have the power to understand it, not to speak of understanding the wisdom which works behind and underlies it. Now the people who demand that the scheme be cut short and its conclusion be brought immediately before them, and if this is not done, they use it for an argument to prove that the universe has no end and conclusion. They, in fact, present a proof of their own ignorance and folly. (For further explanation, see E.Ns 92, 93 of Surah Al-Hajj; E.N. 9 of Surah As-Sajdah).

5\* مورہ ج، آیت ہم میں ارشاد ہوا ہے" یہ لوگ تم سے عذاب کے لیے جلدی مجا رہے ہیں۔ الله ہرگز اپنے وعدے کے خلاف نہ کرے گا، مگر تیرے رب کے ہاں کا ایک دن تمہارے شار کے ہزار ہرس کے برابر ہواکرتا ہے"۔ مورہ السجدہ، آیت ۵ میں فرمایا گیا ہے" وہ آسمان سے زمین تک دنیا کے معاملات کی تدبیر کرتا ہے، پھر (اُس کی رُوداد) اوپر اُس کے حضور جاتی ہے ایک ایبے دن میں جس کی مقدار تمہارے شار سے ایک ہزار سال ہے " اور یمال عذاب کے مطالبہ کے جواب میں الله تعالیٰ کے ایک دن کی مقدار پہاس ہزار سال بتائی گئی ہے، پھر رسول الله صلی الله علیہ وسلم کو تلقین کی گئی ہے کہ جو لوگ مذاق کے طور پر عذاب کا مطالبہ کر رہے ہیں ان کی باتوں پر صبر کریں اور اس کے بعد فرمایا گیا ہے کہ یہ لوگ اُس کو دُور سمجھے عذاب کا مطالبہ کر رہے ہیں ان کی باتوں پر صبر کریں اور اس کے بعد فرمایا گیا ہے کہ یہ لوگ اُس کو دُور سمجھے میں اور ہم اُسے قریب دیکھ رہے ہیں۔ ان سب ارشادات پر مجموعی نگاہ دُالے سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے میں اور ہم اُسے قریب دیکھ رہے ہیں۔ ان سب ارشادات پر مجموعی نگاہ دُالے سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے

کہ لوگ اپنے ذہن اور اپنے دائرہ فکر و نظر کی تنگی کے باعث خدا کے معاملات کو اپنے وقت کے پیانوں سے ناہیتے ہیں، اور اُنہیں سو بچاس برس کی مدت بھی بردی لمبی محوس ہوتی ہے ۔ لیکن الله تعالیٰ کے ہاں ایک ایک اسکیم ہزار ہزار سال اور پیاس پیاس ہزار سال کی ہوتی ہے۔ اور مدت مجھی محض بطورِ مثال ہے، ورینہ کائناتی منصوبے لاکھوں اور کروڑوں اور اربوں سال کے مجھی ہوتے ہیں۔ انہی منصوبوں میں سے ایک اہم منصوبہ وہ ہے جس کے تحت زمین پر نوع انسانی کو پیدا کیا گیاہے اور اس کے لیے ایک وقت مقرر کر دیا گیا ً ہے کہ فلاں ساعتِ خاص تک یہاں اس نوع کو کام کرنے کا موقع دیا جائے گا۔ کوئی انسان یہ نہیں جان سکتا کہ یہ منصوبہ کب شروع ہوا، کتنی مدت اس کی تعظمیل کے لیے طے کی گئی ہے ، کونسی ساعت اس کے اختتام کے لیے مقرر کی گئی ہے جس پر قیامت برپا کی جائے گی، اور کونسا وقت اس غرض کے لیے رکھا گیا ہے کہ آغازِ آفرنیش سے قیامت تک پیدا ہونے والے سارے انسانوں کو بیک وقت اٹھا کر اُن کا حیاب لیا جائے۔ اس منصوبے کے صرف اُس جھے کو ہم کسی مدتک جاننے ہیں جو ہمارے سامنے گزر رہا ہے یا جس کے گزشتہ ادوار کی کوئی جزوی سی تاریخ ہمارے پاس موجود ہے ۔ رہا اُس کا آغاز وانجام ، تواسے جاننا تو درکنار، اسے سمجھنا بھی ہمارے بس سے باہر ہے، کجاکہ ہم اُن حکمتوں کو سمجھ سکیں جواس کے بیچھے کام کررہی ہیں۔ اب جولوگ یہ مطالبہ کرتے ہیں کہ اس منصوبے کو ختم کرے اس کا انجام فوراً ان کے سامنے نے آیا جائے، اور اگر ایسا نہیں کیا جاتا توأسے اس بات کی دلیل قرار دیتے ہیں کہ انجام کی بات ہی سرے سے غلط ہے، وہ در حقیقت اپنی ہی نادانی کا ثبوت پیش کرتے ہیں (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد سوم، الجج، حواشي ٩٢\_٩٣\_ جلد چهارم، السجده، ماشيه ٩)\_

# 5. So be patient, a gracious patience.

پ صبر کرو ایک اچھا صبر۔\*\*



\*6 A gracious patience: A kind of patience that behooves a magnanimous person like you.

6 \* یعنی ایسا صبر جوایک عالی ظرف انسان کے شایان شان ہے۔

6. Indeed, they بیثک وہ ریکھتے ہیں اسکو بہت see it far off.



7. And We see\*7 it near. \*8

اور دیکھ رہے ہیں ہم <sup>\*\*</sup> اسے قریب ۔\*\*



\*7 This can have two meanings:

- (1) That these people think it cannot possibly take place, and in Our view it is going to take place very soon.
- (2) That these people think Resurrection is yet remote and far off, and in Our sight it is close at hand and may occur any moment.

7\*اس کے دو مطلب ہو سکتے ہیں۔ ایک یہ کہ یہ لوگ اُسے بعید ازامکان سمجھتے ہیں اور ہمارے نزدیک وہ قریب الوقوع ہے۔ دوسرا مطلب یہ مجھی ہو سکتا ہے کہ یہ لوگ قیامت کو برسی دور کی چیز سمجھتے ہیں اور ہماری نگاہ میں وہ اس قدر قریب ہے گویا کل پیش آنے والی ہے۔

\*8 A section of the commentators regard this sentence as related to "a day whose measure is fifty thousand years"; they say that the day whose measure has been stated to be fifty thousand years is the Day of Resurrection. In Musnad Ahmad and in the Tafsir by Ibn Jarir, a tradition has been related on the authority of Abu Saeed Khudri, saying: When wonder and amusement was expressed before the Prophet (peace be upon him) about the length of this Day with reference to this verse, he replied: By Him in Whose hand is my life, the believer will find the Day even lighter (of shorter duration) than the time he takes in performing an obligatory Prayer in the world. Had this tradition been reported through authentic channels, this verse could not

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

be interpreted in any other way, but two of its transmitters, Darraj and his teacher Abul Haytham, are both weak and untrustworthy.

8\*مفرین میں سے ایک گروہ نے اس فقرے کا تعلق فِیْ یَوْمِ کَانَ مِقْلَ الرَّهُ خَمْسِیْنَ ٱلْفَ سَنَةِ سے مانا ہے اور وہ کہتے ہیں کہ پچاس ہزار سال کی مدت جس دن کی بتائی گئی ہے اُس سے مراد قیامت کا دن ہے۔ مندا حداور تفییر ابن جریر میں حضرت ابو سعید خدری سے روایت نقل کی گئی ہے رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے اس آیت کے متعلق عرض کیا گیا کہ وہ تو ہوا ہی طویل دن ہوگا۔ اس پر آپ، نے فرمایا کہ ''اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میرے جان ہے، دنیا میں ایک فرض نماز پڑھنے میں جتنا وقت لگتا ہے مومن کے لیے وہ دن اس سے بھی زیادہ ہلکا ہوگا"۔ یہ روایت اگر صیح سند سے منقول ہوتی تو پھر اس کے سوا اس آیت کی کوئی دوسری تاویل نہیں کی جا سکتی تھی۔ لیکن اس کی سند میں درّاج اور اس کے شیخ ابوالہیٹم، دونوں ضعیف

8. The day when the sky will be like molten brass.\*9

السَّمَاءُ جس دن ہو جانے گا آسان جیسے پگھلا ہوا <sup>تانیا</sup>۔

تَكُوْنِ كَالْمُهُل في

\*9 That is, it will change its color over and over again.

9\*یعنی باربارزنگ بدلے گا۔

mountains will be like carded wool. \*10

اور ہو جانیں کے پہاڑ جیسے دھنگی



\*10 As the colors of the mountains are different, when they are uprooted and they drift about weightless, they will appear like flakes of carded wool of different colors.

10 \* چونکہ پہاڑوں کے رنگ مختلف ہیں، اس لیے جب وہ اپنی جگہ سے اکھو کر اور بے وزن ہو کر اُڑنے لگیں گے توالیے معلوم ہونگے جیسے رنگ برنگ کا دُھنکا ہوا اون اڑرہا ہو۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

و لا يَسْئُلُ حَمِيْمٌ حَمِيْمًا 10. And will اور نه پوچھ گا کوئی دوست کسی ask a friend of a friend. 11. Though they يُبصَّرُونَهُمْ لِيَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوْ عالانکہ وہ دکھانے جا نیں گے will be shown to ایک دوسرے کو 11\* \_ نواہش يَفْتَدِي مِنْ عَذَابِ يَوْمِيْلٍ each other. \*11 The کریگا مجرم کاش که وه فدیه میں criminal will wish could be he دیدے مذاب سے بچنے کے لئے ransomed from the اس دن اپنی اولا دیه punishment of that day by his children.

\*11 Not so that they will not see each other, therefore they will not ask after each other's welfare, but each will be seeing the other in agony and distress, yet will ignore him, being wholly preoccupied with his own torment.

11 \* یعنی ایسا نہ ہوگا کہ وہ ایک دوسرے کو دیکھ نہیں رہے ہوں گے اس لیے نہ پوچھیں گے ۔ نہیں،ہر ایک آٹکھوں سے دیکھ رہا ہوگا کہ دوسرے پر کیا بن رہی ہے اور پھر وہ اسے نہ پوچھے گا، کیونکہ اس کو اپنی ہی

پرسی ہوگی۔

12. And his wife, وصَاحِبَتِهِ وَاخِيْهِ ﴿ اوراپنی بیوی اوراپنے بھائی۔ and his brother. 13. And his وَفَصِيْلَتِهِ البَّيْ تُحْدِيْهِ ﴿ اور ایناکنیه وه جواسکو پناه دیتاتها۔ kinsfolk who gave him shelter. 14. And whoever وَ مَنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا \* ثُمَّةً الورجوب زمين ميں سب۔ پھر is on the earth, اینے آ پکونجات دلا دے۔ all, then it might save him.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*







That will eat up the very flesh.

جاٹ جانے والی گوشت **پ**وست



17. Calling him who back turned his and drew away.

بلائے گی اسکوجس نے پیٹے پھیرلی اورمنه موڑا \_



18. And collected (wealth) then guarded. \*12

اور جمع کیا (مال) چر سینت کر



- \*12 Here also, as in Surah Al-Haqqah, Ayats 33-34, two causes have been mentioned of a person's evil end in the **Hereafter:**
- (1) His repudiation of the truth and refusal to affirm faith.
- (2) His worship of the world and stinginess because of which he amasses wealth and refuses to spend it on any good cause.

12\* يهال مجى سورہ الحاقہ آيات ٣٣-٣٣ كى طرح آخرت ميں آدمى كے برے انجام كے دو وجوہ بيان كيے گئے ہيں۔ ايك حق سے انحراف اور ايمان لانے سے انكار۔ دوسرے دنيا پرستی اور بحل، جس كی بنا پر آدمی مال جمع کرتا ہے اور اسے کسی محلائی کے کام میں خرچ نہیں کرتا۔

19. Indeed, man has been created impatient. \*13



\*13 "Man has been created impatient": It is man's nature or his natural weakness to be impatient. Here, one should

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

keep in view that at many places in the Quran, after making mention of mankind's common moral weaknesses, those who believe and adopted righteousness have been made an exception; the same theme is being expressed in the following verses. This by itself explains the truth that these hereditary weaknesses are not unalterable. If man accepts the guidance sent down by God and tries to reform himself practically, he can remove them, and if he gives a free rope to his self, these become ingrained in him deeply. (For further explanation, see E.N. 41 of Surah Al-Anbiya, E.Ns 23-28 of Surah Az-Zumar; E.N. 75 of Surah Ash-Shura). 13 \*جس بات کو ہم اپنی زبان میں یوں کہتے ہیں کہ ''یہ بات انسان کی سرشت میں ہے،'' یا ''یہ انسان کی

فطری کمزوری ہے، "اسی کوالله تعالیٰ اس طرح بیان فرمانا ہے کہ "انسان ایسا پیداکیا گیا ہے۔ "اس مقام پر بیر بات نگاہ میں رہنی چاہیے کہ قرآن مجید میں بکثرت مواقع پر نوع انسانی کی عام اغلاقی کمزوریوں کا ذکر کرنے کے بعد ایان لانے والے اور راہِ راست اختیار کر لینے والے لوگوں کواس سے متنتیٰ قرار دیا گیا ہے ، اور یہی مضمون آگے کی آیات میں بھی آرہا ہے۔ اس سے یہ حقیقت خود بخود واضح ہوجاتی ہے کہ یہ پیدائشی کمزوریاں ناقابلِ تغیروتبڈل نہیں ہیں، بلکہ انسان اگر خدا کی جمیجی ہوئی ہدایت کو قبول کر کے اپنے نفس کی اصلاح کے لیے علاً کوشش کرے تو وہ ان کو دور کر سکتا ہے، اور اگر وہ نفس کی باگیں ڈھیلی چھوڑ دے تو یہ اُس کے اندر راسخ ہو جاتی ہیں (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد سوم، الانبیاء، حاشیہ ۴۱۔ جلدچارم، الزمر، حواشی

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

20. When affliction جب چپنجی ہےاسے تکلیف تو befalls him, he is گھبرا جاتا ہے۔ fretful.

إِذَامَسَّهُ الشَّرُّ جَرُّوْعًا ﴿

when good touches him,

اور جب ملتی ہے اسکو خوشحالی تو

وَإِذَا مَسَّهُ الْحُبْرُ مَنُوعًا ﴿

۲۷\_۲۷ الثوريٰ، ماشير ۷۵)\_

## he is stingy. 22. **Except** performers

prayer. \*14

مگر نماز ادا کرنے والے یے \*14

بخل کرتا ہے۔



\*14 A person's performing the *salat* necessarily implies that he believes in Allah, His Messenger (peace be upon him), His Book and the Hereafter as well as tries to act according to his belief.

14\*کسی شخص کا نماز پڑھنا لازماً یہ معنی رکھتا ہے کہ وہ اللہ اور اس کے رسول اور اس کی کتاب اور آخرت پر ایمان بھی رکھتا ہے اور اپنے اس ایمان کے مطابق عمل بھی کرنے کی کوشش کر رہا ہے۔

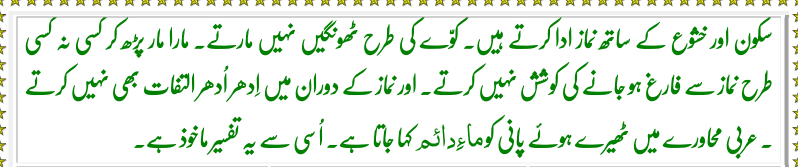
who are in their prayer steadfast. \*15



\*15 That is, no laziness or love of ease and comfort, no occupation or interest hinders them from being punctual and regular at the prayer. When the Prayer time comes, they abandon every occupation and activity and stand up to perform worship of their God. Another meaning which Uqbah bin Amir has given of ala salat-i-him daaimun is that they perform the Prayer with full peace of mind, tranquility and humility; they do not try to offer the Prayer in a hurry in order to get rid of it somehow, nor think irrelevant things during the Prayer.

15 \* یعنی کسی قسم کی ستی اور آرام طلبی، یا مصروفیت، یا دلچپی اُن کی نماز کی پابندی میں مانع نهیں میں۔ جب نماز کا وقت آجائے تو وہ سب کچھ چھوڑ چھاڑ کر اپنے غدا کی عبادت بجا لانے کے لیے کھڑے ہوجاتے ہیں۔ عَلیٰ صَلَا تِقِم دَ آئِمُونَ کے ایک اور معنی صرت عقبہ بن عامر نے یہ بیان کیے ہیں کہ وہ پورے

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



24. And those in whose wealth there is a known right.

وَ الَّذِينَ فِي ٓ أَمُو الْهِمْ حَقُّ اور وه جنك مالون مين أيك صه



25. For the beggar and the deprived.



\*16 In Surah Adh-Dhariyat, Ayat 19, it has been said: In their wealth there is a right of the beggar and the needy, and here: In their wealth there is a due share of the beggar and the needy. Some people have understood this to mean that the due share implies the obligatory zakat, for in the zakat both the exemption limit and the rate have been fixed. But this commentary cannot be accepted on the ground that the Surah Al-Maarij is unanimously a Makkan Revelation, and the zakat with its specific exemption limit and rate was enjoined at Al-Madinah. Therefore, the correct meaning of the due share is that they have of their own accord set aside a share in their possessions of the beggar and needy, which they discharge regularly and honestly. This same meaning of this verse has been given by Abdullah bin Abbas, Abdullah bin Umar, Mujahid, Shabi and Ibrahim Nakhai. Here, saail does not imply a beggar but a needy person, who asks someone for help, and mahroom implies a person who is jobless, or the one who

tries to earn a living but does not earn enough to meet his needs, or the one who has become disabled because of an accident or calamity, and is unable to make a living. About such people when it becomes known that they are destitute, a God-worshipper does not wait that they should ask for help, but helps them of his own accord as soon as he comes to know that they are needy and stand in need of help. (For further explanation, see E.N. 17 of Surah Adh-Dhariyat). \*16\* سورہ الذاریات آیت ۱۹ میں فرمایا گیا ہے کہ "اُن کے مالوں میں سائل اور محروم کا حق ہے۔"اور یماں فرمایا گیا ہے کہ "ان کے مالوں میں سائل اور محروم کا ایک مقرر حق ہے۔ "بعض لوگوں نے اس سے یہ سمجھا ہے کہ مقرر حق سے مراد فرض زکوۃ ہے، کیونکہ اُسی میں نصاب اور شرح، دونوں چیزیں مقرر کر دی گئی ہیں۔ لیکن یہ تفسیراس بنا پر قابلِ قبول نہیں ہے کہ سورہ المعارج بالاتفاق مکی ہے ، اور زکوٰۃ ایک مخضوص نصاب اور شرح کے ساتھ مدینہ میں فرض ہوئی ہے۔ اس لیے مقرر حق کا صیحے مطلب یہ ہے کہ انہوں نے خود اپنے مالوں میں سائل اور محروم کا ایک حصہ طے کر رکھا ہے جے وہ اُن کا حق سمجھ کر اداکرتے ہیں۔ یہی معنی حضرت عبد الله بن عباس، حضرت عبد الله بن عمر، مجابد، شعبی اور ابراہیم تخفی نے بیان کیے ہیں۔ سائل سے مراد پیشہ ور بھیک مانگنے والا نہیں بلکہ وہ حاجت مند شخص ہے جو کئی سے مدد مانگے۔ اور محروم سے مراد ایسا شخص ہے جو بے روز گار ہو، یا روزی کانے کی کوشش کرتا ہو مگر اس کی ضروریات پوری یہ ہوتی ' ہوں، یا کسی حادثے یا آفت کا شکار ہو کر مختاج ہوگیا ہو، یا روزی کانے کے قابل ہی نہ ہو۔ ایسے لوگوں کے متعلق جب معلوم ہو جائے کہ وہ واقعی محروم ہیں توایک خدا پرست انسان اس بات کا انتظار نہیں کرتا کہ وہ اس سے مدد مانگیں، بلکہ اُن کی محرومی کا علم ہوتے ہی وہ خود آگے بردھ کر ان کی مدد کرتا ہے۔ (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد پنجم، تفسیر سورہ الذاریات، حاشیہ ۱۷۔

26. And those who believe in the day of recompense.\*1

وَ الَّذِيْنَ يُصَلِّقُونَ بِيَوْمِ اور وه جو برحق مجمع بين روز \*17\_9/12

\*17 "Who believe in the Day of Recompense": Who do not think they are irresponsible but believe that one Day they will have to appear before their God and render to Him an account of their deeds.

17 \* یعنی دنیا میں اپنے آپ کو غیر ذمہ دار اور غیر جواب دہ نہیں سمجھتے، بلکہ اس بات پریقین رکھتے ہیں کہ ایک دن انہیں اپنے خدا کے حضور ماضر ہوکر اپنے اعال کا حماب دینا ہوگا۔

27. And those who of the punishment of their Lord are fearful. \*18

وَالنَّذِيْنَ هُمُ مِّنُ عَنَابِ اور وہ جو مذاب سے اپنے رب کے نوف رکھتے ہیں۔\*\*

مَیِّهِمُ مُّشُفِقُوْنَ ﴿ مَنْ اللّٰهِ مُرْمُّشُفِقُونَ ﴿ مَنَّ اللّٰهِ مُرَّاسُهُ فَقُونَ ﴿ مَنْ اللّٰهِ مُرَّاسُهُ فَعُونَ مَنْ اللّٰهِ مُرَاّلُهُ مُنْ اللّٰهِ مُرَاّلُهُ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ مُرَاّلُهُ اللّٰهُ اللّٰمِ اللّٰمُ الل

\*18 In other words, they are not like the disbelievers, who do not fear God even after they have committed every heinous sin and crime and perpetrated every cruelty in the world, but they, in spite of having adopted a righteous attitude in morals and deeds as best as they could, fear God and continue to remain in constant awe lest their shortcomings should exceed their good works before Him and they should be declared as worthy of punishment. (For further explanation, see E.N. 54 of Surah Al-Mominoon, E.N. 19 of Surah Adh-Dhariyat).

18\*بالفاظ دیگر ان کا مال کفار کی طرح نہیں ہے جو دنیا میں ہر قسم کے گناہ اور جرائم اور ظلم وستم کر کے بھی خدا سے خدا سے نہیں ڈرتے، بلکہ وہ اپنی مدتک اخلاق اور اعال میں نیک رویہ اختیار کرنے کے با وجود خدا سے ڈرتے رہتے ہیں اور یہ اندیشہ اُن کولا حق رہتا ہے کہ کہیں خدا کی عدالت میں ہماری کوتا ہیاں ہماری نیکیوں سے بردھ کر نہ نکلیں اور ہم سزا کے مستحق نہ قرار یا جائیں (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد سوم، المومنون، ماشیہ ۵۲۔ جلد پنجم، الذاریات، ماشیہ ۵۲۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

28. Indeed, the punishment their Lord, none can feel secure.

private parts. \*19

اِنَّ عَنَابَ سَيِّهِمْ غَيْرُ بِيثُك مذاب ان كے رب كا بے خوف ہونے کی بات نہیں۔

And those who guard their

وَ الَّذِيْنَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ اوروه بواپني شرمگامول كي ضاظت

\*19 "Who guard their private parts": Who abstain from adultery as well as from nudity and exposing their private parts before others. (For explanation, see E.N. 6 of Surah Al-Mominoon, E.Ns 30, 32 of Surah An-Noor and E.N. 62 of Surah Al-Ahzab).

19\*شرم گاہوں کی حفاظت سے مراد زما سے پر ہیز بھی ہے اور عریانی سے پر ہیز بھی (تشریح کے لیے ملاحظہ مو تفهيم القرآن، جلد سوم ، المومنون ، ماشيه ٢\_ النور، حواشي ٣٠\_ ٣٢\_ جلد چهارم ،الاحزاب \_

30. Except with their wives or whom their right hands possess, then indeed they are not blameworthy.

الله على أزُواجِهِمُ أَوْ مَا المَراسِي بيويوں كے يا بوملكيت بين مَلَكَتُ اَيْمَا مُعْمَر فَالْقُمْ الله دامن ما تمول كي توبيثك وه ا نهیں میں ملامت زدہ۔

عَيْرُ مَلُوْمِيْنَ ﴿ عَالَمُ مِلْوُمِيْنَ الْسَيْ

31. But whoever seeks beyond that, then those are they who are the transgressors. \*20

یں ہو ڈھونڈے سوائے اسکے توہیں وہ جو مدسے نکل جانے

فَمَنِ ابْتَغِي وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُولِياكَ هُمُ الْعَادُونَ شَ

\*20 For explanation, see E.N. 7 of Surah Al-Mominoon.

20\* تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلدسوم، المومنون، ماشیہ > \_

32. And those who are to their trusts, and their promise attentive. \*21

وَ النَّذِيْنَ هُمْ لِأَمْنْتِهِمُ اوروه بو ابنى اماتوں كا اور اينے عمد

وَعَهُٰ لِهِمْ مَا عُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ - 21 \*

\*21 "Trusts" imply those trusts which Allah has entrusted to men as well as those which one man entrusts to another because of faith and confidence. Likewise, "promises" imply those promises which man makes with his God as well as those which one man makes with another. Keeping and fulfilling both these kinds of trusts and promises is a necessary characteristic of a believer. In a Hadith Anas has reported that whenever the Prophet (peace be upon him) addressed his companions, he would always give them the instruction: Beware, the one who does not keep his trust has no faith, and one who does not fulfill his pledges, has no religion. (Baihaqi, Ash-Shuab al-Imam).

21\*امانتوں سے مراد وہ امانتیں بھی ہیں جو اللہ تعالیٰ نے بندوں کے سیرد کی ہیں اور وہ امانتیں بھی جو انسان کسی دوسرے انسان پر اعتماد کر کے اس کے حوالے کرتا ہے۔ اسی طرح عمد سے مراد وہ عمد بھی ہے جو بندہ اپنے خدا سے کرتا ہے،اور وہ عمد مجھی جو بندے ایک دوسرے سے کرتے ہیں۔ ان دونوں قسم کی امانتوں اور دونوں قسم کے عمد و پیان کا پاس و لحاظ ایک مومن کی سیرت کے لازمی خصائص میں سے ہے۔ مدیث میں حضرت انس رضی الله عنه کی روایت ہے کہ رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے سامنے جو تقریر بھی فرماتے اس میں یہ بات ضرور ارشاد فرمایا کرتے تھے کہ الا، لا ایمان لمن لا امانتہ لہ ولا دین لمن لاعهد لئر۔ '' خبردار رہو، جس میں امانت نہیں اس کا کوئی ایان نہیں، اور جو عمد کا یابند نہیں اس کا کوئی دین نهيں " (بهيقي في شعب الايان ) ـ

**33.** those وَ الَّذِيْنَ هُمُ بِشَهَالَةِمُ اور وه جو بين اپني گوابيول ير قائم are in their

| testi | imon  | ies |
|-------|-------|-----|
| upr   | ight. | *22 |

رہنے والے۔



\*22 That is, they neither conceal evidence nor change it in any way for selfish motives.

22\* یعنی مذشادت چھیاتے ہیں، نہ اس میں کوئی کمی بیشی کرتے ہیں۔

34. And those who their prayer stand guard. \*23

وَالَّذِيْنَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمُ اوروه بو اپنی نماز کی خاطت کرتے

\*23 This gives an idea of the importance of the Prayer (salat). The description of the merits of the high and sublime character of those who have been declared as worthy of Paradise, began with the Prayer and has been concluded with it. To be a performer of the Prayer is their first characteristic, to be steadfast and ever constant with regard to the Prayer is their second characteristic, and to guard their Prayer is their last characteristic. Guarding the Prayer implies many things: to perform the Prayer at its right time, to make sure before the Prayer that one's body and clothes are clean and pure, to have performed the ablutions and to have washed the limbs well, to perform the basic elements of the Prayer with its obligatory and desirable parts with due care and attention, to observe the requisite rites of the Prayer carefully, to avoid disobedience of God, which is destructive of the Prayer. All these are included in the guarding of the Prayer.

23\*اس سے نماز کی اہمیت کا اندازہ ہوتا ہے۔ جس بلند سیرت وکر دار کے لوگ خدا کی جنت کے منتحق قرار دیے گئے ہیں ان کی صفات کا ذکر نماز ہی سے شروع اور اسی پر ختم کیا گیا ہے۔ نمازی ہونا اُن کی پہلی صفت

ہے، نماز کا ہمیشہ یابند رہنا ان کی دوسری صفت، اور نماز کی حفاظت کرنا اُن کی آخری صفت ۔ نماز کی حفاظت سے بہت سی چیزیں مراد ہیں۔ وقت پر نماز ادا کرنا ۔ نماز سے پہلے یہ اطمینان کر لینا کہ جسم اور کپرے پاک ہیں۔ باوضو ہونا اور وضو میں اعضاء کو اچھی طرح دھونا ۔ ارکان اور واجبات اور منتجاتِ نماز کو ٹھیٰک ٹھیک ادا کرنا۔ نماز کے آداب کو پوری طرح ملحوظ رکھنا۔ خداکی نا فرمانیاں کر کے اپنی نمازوں کو ضائع یہ کرنا۔ یہ سب چیزیں نمازکی حفاظت میں شامل ہیں۔

35. Such shall be in the gardens of bliss, honored.

اُولَيِكَ فِي جَنَّتٍ مُّكْرَمُونَ اللَّهِ مِن بو ہوں كے جنتوں ميں

36. So, what is with those who disbelieve, to you they are hastening.

فَمَالِ النَّذِيْنَ كَفَرُوْا قِبَلَكَ الْوَلِي مُوابِ اللَّهِ بَنُولِ فَي كَفَرُكِيا کہ تمہاری طرف دوڑے چلے آتے

**37.** From the right and from the left, in groups. \*24

دائیں جانب سے اور بائیں جانب \*24\_ Se cرگروه موکر\_ \*24

عَنِ الْيَمِيْنِ وَعَنِ الشِّمَالِ

\*24 This refers to those disbelievers who would rush in towards the Prophet (peace be upon him) from every side to mock and ridicule him when they heard him preach Islam and recite the Quran.

24\* یہ اُن لوگوں کا ذکر ہے جو نبی صلی الله علیہ وسلم کی دعوت و تبلیغ اور تلاوت قرآن کی آواز س کر مذاق اڑانے اور آوازے کینے کے لیے چاروں طرف سے دوڑ پرستے تھے۔

38. Does desire every person among them that he will be admitted

اَیَطُمَعُ کُلُ امْرِی اِ مِنْهُمْ کیا امیدرکھتا ہے ہر شخص ان میں

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

اَنَ يُّلُ خَلَ جَنَّةَ نَعِيْمٍ أَنَ يُلُ خَلَ جَنَّةً نَعِيْمٍ أَنَ يُلُ خَلَ كَيا مِائِ كَا نَعمت

| ****                                  | ****                                                                        | ****                               |
|---------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| into the garden of delight. *25       | *25 باغ میں ۔                                                               |                                    |
| *25 It means that G                   | od's Paradise is only                                                       | for those righteous                |
| people whose char                     | racteristics have ju                                                        | st been described                  |
| above, Now, can the                   | ese people who are n                                                        | ot at all inclined to              |
| listen to the truth                   | and who are rushi                                                           | ng in towards the                  |
| Prophet (peace be                     | upon him) in order                                                          | to suppress every                  |
| invitation to the tru                 | th, be the candidates                                                       | s for Paradise? Has                |
| God prepared His                      | Paradise only for su                                                        | ch people as these.                |
| Here, one should a                    | lso keep in view ver                                                        | rses 34-41 of Surah                |
| Al-Qalam in which                     | an answer has been                                                          | given to this saying               |
| of the disbelievers o                 | f Makkah: Even if th                                                        | nere is any life after             |
| death, we shall hav                   | e good time there to                                                        | o, as we are having                |
| in the world, and                     | the torment would                                                           | befall Muhammad                    |
|                                       | ) and his followers ar                                                      |                                    |
| ات ابھی ابھی بیان کی جا چکی ہیں۔      | ، تواُن لوگوں کے لیے ہے جن کی صفا<br>کے گوارا نہیں کرتے اور حق کی آواز کو د | 25*مطلب یہ ہے کہ خدا کی جنت        |
| با دینے کے لیے یوں دوڑے چلے           | ۔ گوارا نہیں کرتے اور حق کی آواز کو د                                       | اب کیا یہ لوگ جو حق بات سننا تک    |
| ہی لوگوں کے لیے بنائی ہے؟ اس          | کتے ہیں؟ کیا خدا نے اپنی جنت ایسے                                           | آرہے ہیں، جنت کے امید وار ہو کے    |
| مکه کو اُن کی اِس بات کا جواب دیا گیا | ی پیش نظرر کھنی چاہییں جن میں کفارِ ک                                       | مقام پر سورة القلم کی آیات۳۳-۴۱ مج |
| <b>,</b>                              |                                                                             |                                    |

have created them from that which they know. \*26

 $\pm$ 

ہرگر نہیں۔ بیشک ہم نے پیدا کیا ہے انکو اس سے جے یہ جانتے ہیں۔ 26\*



\*26 Here, this sentence can have two meanings:

(1) If it is taken to be related to the preceding theme, it will mean: As for the substance these people have been created from, all men are equal. For if the substance itself be the cause of man's entry into Paradise, then the good and the bad, the wicked and the just, the guilty and the innocent, all should go to Paradise. But a little common sense is enough to decide that man's qualifications for Paradise are created not on the basis of the substance of his creation but only on the basis of his merit and excellence.

(2) If this sentence is regarded as an introduction to the following theme, it would mean: These people think they are secure from Our torment and mock the one who warns them of Our punishment, whereas We can punish them even in this world as and when We please, as well as resurrect them after death as and when We like. They themselves know that We began their creation from an insignificant sperm-drop and developed them into a living man. If they had only considered this mode of their creation, they would never have been involved in the misunderstanding that they now have escaped Our grasp, or that We have no power to create them over again.

26\*اس مقام پر اس فقرے کے دو معنی ہو سکتے ہیں۔ مضمون سابق کے ساتھ اس کا تعلق مانا جائے تو مطلب یہ ہوگا کہ جس مادے سے یہ لوگ بنے ہیں اس کے لحاظ سے توسب انسان یکساں ہیں۔ اگر وہ مادہ ہی انسان کے جنت میں جائے کا سبب ہو تو نیک و بد، ظالم و عادل، مجرم اور بے گناہ، سب ہی کو جنت میں جانا چاہیے۔ لیکن معمولی عقل ہی یہ فیصلہ کرنے کے لیے کافی ہے کہ جنت کا استحقاق انسان کے مادہ تخلیق کی بنا پر نہیں بلکہ صرف اُس کے اوصاف کے لحاظ سے پیدا ہو سکتا ہے۔ اور اگر اس فقرے کو بعد کے مضمون کی تمہید سمجھا جائے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ یہ لوگ اینے آپ کو ہمارے عذاب سے محفوظ سمجھ رہے ہیں اور

جو شخص انہیں ہماری پکرا سے ڈرانا ہے اس کا مذاق اڑاتے ہیں، مالانکہ ہم اِن کو دنیا میں بھی جب چاہیں عذاب دے سکتے ہیں اور موت کے بعد دوبارہ زندہ کر کے بھی جب چاہیں اٹھا سکتے ہیں۔ یہ نود جانتے ہیں کہ نظفے کی ایک حقیر سی بوند سے اِن کی تخلیق کی ابتدا کر کے ہم نے ان کو چلتا پھرتا انسان بنایا ہے۔ اگر اپنی اِس فلقت پریہ غور کرتے توانہیں کبھی یہ فلط فہمی لاحق نہ ہوتی کہ اب یہ ہماری گرفت سے باہر ہو گئے ہیں، یا ہم اِنہیں دوبارہ پیدا کرنے پر قادر نہیں ہیں۔

40. Not so, \*27 I swear by the Lord of the easts and the wests, \*28 We indeed have the power.



\*27 That is, the truth is not that which these people think it is.

\*28 Here, Allah has sworn an oath by Himself. The words Easts and Wests have been used because the sun rises and sets at a new angle every day during the year, and goes on rising and setting successively at different times around the globe. Thus considered the Easts and the Wests are not one but many. From another point of view as against the north and the south there is a direction of east and a direction of west. On this basis in Surah Ash-Shuara, Ayat 28 and Surah Al-Muzzammi1, Ayat 19 the words Rabb-ulrnashriqi wal-maghrib have been used. From still another view-point the earth has two easts and two wests, for when the sun sets on one hemisphere, it rises on the other. On this basis the words Rabb-ul-mashriqayn wa Rabb-ul-maghribayn (Lord of two easts and two wests) have been

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

used in Surah Ar-Rahman, Ayat 17. (For further explanation, see E.N. 17 of Surah Ar-Rahman).

28\* یہاں الله تعالیٰ نے خود اپنی ذات کی قسم کھائی ہے۔ مشرقوں اور مغربوں کا لفظ اس بنا پر استعال کیا گیا ہے کہ سال کے دوران میں سورج ہر روز ایک نئے زاویے سے طلوع اور نئے زاویے پر غروب ہوتا ہے۔ نیز زمین کے مختلف حصوں پر سورج الگ الگ اوقات میں یے در یے طلوع اور غروب ہوتا چلا جاتا ہے۔ ان اعتبارات سے مشرق اور مغرب ایک نہیں ہیں بلکہ بہت سے ہیں۔ ایک دوسرے اعتبار سے شمال اور جنوب کے مقابلے میں ایک جہت مشرق ہے اور دوسری جہت مغرب۔ اس بنا پر سورہ شعراء، آیت ۲۸،اور سورہ مزمل، آیت ۱۹ میں رَبُّ الْمَشَرِقِ وَ الْمَغُرِبِ کے الفاظ استعال ہوئے ہیں۔ ایک اور لحاظ سے زمین کے دو مشرق اور مغرب ہیں، کیونکہ جب زمین کے ایک نصف کرے پر سورج غروب ہوتا ہے تو دوسرے پر طلوع موتا ہے۔ اس بنا پر سورہ رحمٰن، آیت یا میں رب الْمَشَرِقَينِ وَرَبُ الْمَغْرِبَينِ كے الفاظ استعال فرمائے گئے ہیں (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد پنجم، الرحمٰن، عاشیہ ۱۷۔

41. Over that We can replace with better than them, and We are not to be outdone. \*29

عَلَى أَنْ نُبُرِّلَ خَبْرًا مِنْهُمُ اللهُ اللهُ يَكُم بدل لائين م معران لوگوں سے ۔ اور نہیں ہیں ہم عاجز كنے جانے والے <sub>-</sub>\*29

وَمَا نَحُنُ مِمَسُبُوْقِيْنَ

\*29 This is that for which Allah Almighty has sworn an oath of His being Lord of the Easts and Wests. It means: As We are Owners of the Easts and Wests, the whole earth is under Our control and power, and you have no power to escape Our punishment: We can destroy you as and when We like and can create another people that may be better than you.

29\* يہ ہے وہ بات جس پر الله تعالى نے اپنے باب المشابق و المغابب ہونے كى قسم كھائى ہے۔ اس

کے معنی یہ ہے کہ ہم چونکہ مشرقوں اور مغربوں کے مالک ہیں اس لیے پوری زمین ہمارے قبضہ قدرت میں ہے اور ہماری گرفت سے چے نکلنا تمہارے بس میں نہیں ہے۔ ہم جب چاہیں تمہیں ہلاک کر سکتے ہیں اور تہماری مبگہ کسی دوسری قوم کواٹھاسکتے ہیں جوتم سے بہتر ہو۔

42. So leave them to converse vainly, and amuse themselves, until they meet the Day of theirs which they are being promised.

حتیٰ کہ پہنچ جائیں اپنےاس دن کو جبکا ان سے وعدہ کیا جاتا ہے ۔

فَنَاتِهُمْ مَ يَغُوْضُوا وَيَلْعَبُوا لَوْ مِصُورُدُو النَّهِينَ كَهُ بِيودُهُ كُفُّلُو مِينَ حَتَّى يُلْقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي الَّذِي الَّذِي الرَّحِيلِ كود ميں رہيں يُوْعَلُونَ ﴿

43. The day when they emerge from the graves in haste as if towards a goal post they are racing. \*30

عجلت سے جیسے کسی مقرر نشان کی طرف وہ دوڑے جا رہے

يَوْمَ يَغُورُ جُونَ مِنَ الْآجُلَاتِ الْجَلَاتِ الْجَلْكِ الْجُلْكِ الْجَلْكِ الْحَلْكِ الْعِلْمِ الْحَلْكِ الْكِلْكِ الْحَلْكِ الْحَلْكِ الْحَلْكِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْحَلْكِ الْحَلْكِ الْحَلْكِ الْعَلْمِ الْحَلْكِ الْحَلْكِ الْحَلْكِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعِلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعِلْمِ الْعَلْمِ الْعِلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعَلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِي سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبٍ يُّوْفِضُونَ ۚ

\*30 There is a difference of opinion among the commentators about the meaning of the word nusub. Some have interpreted it to mean idols, according to which the meaning would be: They would be racing towards the place appointed by the Lord of Resurrection as they race today towards the shrines of their idols; and some others have taken nusub to mean the goal signs which are set for the competitors in a race, so that each tries to reach and touch the appointed post before the other.

30 \*اصل الفاظ میں إلى نُصُبِ يُوفِضُونَ ـ نصب كے معنى میں مفسرین كے درمیان افتلاف ہے ـ ان

been promised.

\*\*\*\*\*\*\*

