

Al-Mursalat ٱلْمُرْسَلَت

بِسَمِ ٱللهِ ٱلرَّحَمُنِ ٱلرَّحِيمِ

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

#### Name

The Surah takes its name from the word wal-mursalat in the first verse.

### **Period of Revelation**

Its subject matter bears full evidence that it was revealed in the earliest period at Makkah. If this Surah is read together with the two Surahs preceding it, namely Al-Qiyamah and Ad-Dahr, and the two Surahs following it, namely An-Naba and An-Naziat, it becomes obvious that all these Surahs are the revelations of the same period, and they deal with one and the same theme, which has been impressed on the

people of Makkah in different ways.

## **Theme and Subject Matter**

Its theme is to affirm the Resurrection and Hereafter and to warn the people of the consequences which will ultimately follow the denial and the affirmation of these truths.

In the first seven verses, the system of winds has been presented as an evidence of the truth that the Resurrection which is being foretold by the Quran and the Prophet Muhammad (peace be upon him) must come to pass. The reasoning is that the power of All-Mighty Allah Who established this wonderful system on the earth, cannot be helpless in bringing about the Resurrection, and the express wisdom which underlies this system bears full evidence that the Hereafter must appear, for no act of an All-Wise Creator can be vain and purposeless, and if there was no Hereafter, it would mean that the whole of one's life was useless and absurd.

The people of Makkah repeatedly asked: Bring about the Resurrection with which you threaten us; only then shall we believe in it. In verses 8-15, their demand has been answered, saying: Resurrection is no sport or fun so that whenever a jester should ask for it, it should be brought forth immediately. It is indeed the Day of Judgment to settle the account of all mankind and of all its individuals. For it Allah has fixed a specific time: it will take place at its own time, and when it takes place with all its dreads and horrors, it will confound those who are demanding it for fun today. Then their cases will be decided only on the

evidence of those Messengers whom these deniers of the truth are repudiating with impunity. Then they will themselves realize how they have been responsible for their dooms.

In verses 16-28 arguments have been given continuously for the occurrence and necessity of the Resurrection and Hereafter. In these it has been stated that man's own history, his own birth, and the structure of the earth on which he lives, bear the testimony that the coming of Resurrection and the establishment of the Hereafter are possible as well as the demand of Allah Almighty's wisdom. History tells us that the nations which denied the Hereafter ultimately became corrupted and met with destruction. This means that the Hereafter is a truth which if denied and contradicted by a nation by its conduct and attitude, will cause it to meet the same doom, which is met by a blind man who rushes headlong into an approaching train. And it also means that in the kingdom of the universe only physical laws are not at work but a moral law is also working in it, under which in this very world the process of retribution is operating. But since in the present life of the world retribution is not taking place in its complete and perfect form, the moral law of the universe necessarily demands that there should come a time when it should take its full course and all those good works and evil deeds, which could not be rewarded here or which escaped their due punishment should be fully rewarded and punished. For this, it is inevitable that there should be a second life after death. If man only considers how he takes his birth in

the world, his intellect, provided it is sound intellect, cannot deny that for the God Who began his creation from an insignificant sperm drop and developed him into a perfect man, it is certainly possible to create the same man once again. After death the particles of man's body do not disappear but continue to exist on the same earth on which he lived his whole life. It is from the resources and treasures of this very earth that he is made and nourished and then into the same treasures of the earth he is deposited. The God who caused him to emerge from the treasures of the earth, in the first instance, can also cause him to re-emerge from the same treasures after he has been restored to them at death. If one only considers the powers of Allah, he cannot deny that He can do this; and if one considers the wisdom of Allah, he also cannot deny that it is certainly the very demand of His wisdom to call man to account for the right and wrong use of the powers that He has granted him on the earth; it would rather be against wisdom to let him off without rendering an account.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Then, in verses 28-40, the fate of the deniers of the Hereafter has been depicted, and in verses 41-45 of those who affirming faith in it in their worldly life, endeavored to improve their Hereafter, and abstained from the evils of disbelief and thought, morality and deed, conduct and character which might be helpful in man's worldly life, but are certainly ruinous for his life hereafter.

In the end, the deniers of the Hereafter and those who turn away from God-worship, have been warned as if to say: Enjoy your short-lived worldly pleasure as you may, but

your end will ultimately be disastrous. The discourse concludes with the assertion that he who fails to obtain guidance from a Book like the Quran, can have no other source in the world to afford him guidance.

نام

پہلی ہی آیت کے لفظ المرسلت کواس سورت کا نام قرار دیا گیا ہے۔

زماية نزول

اس کا پورا مضمون بیہ ظاہر کر رہا ہے کہ بیہ مکۂ معظمہ کے ابتدائی دور میں نازل ہوئی ہے۔ اس سے پہلے کی دو سورتیں سورہ الفیامہ، اور سورہ الدہر، اور اس کے بعد کی دو سورتیں، سورہ النبا اور سورہ النازعات اگر ملا کر پڑھی جائیں تو صاف محموس ہوتا ہے کہ بیہ سب ایک ہی دور کی نازل شدہ سورتیں ہیں اور ایک ہی مضمون ہے جس کوان میں مختلف پیرایوں سے اہل مکہ کے ذہن نشین کرایا گیا ہے۔

موضوع أور مضمون

اس کا موضوع قیامت اور آخرت کا اثبات، اور ان نتائج سے لوگوں کو خبر دار کرنا ہے جو ان خقائق کے انکار اور اقرار سے آخر کار برآمد ہوں گے۔

پہلی سات آیتوں میں ہواؤں کے انتظام کواس حقیقت پر گواہ قرار دیا گیا ہے کہ قرآن اور محد صلی الله علیہ وآلہ و سلم جس قیامت کے آنے کی خبر دے رہے ہیں وہ ضرور واقع ہوکر رہے گی۔ ان میں استدلال یہ ہے کہ جس قادر مطلق نے زمین پر یہ چیرت انگیزانظام قائم کیا ہے اس کی قدرت قیامت برپاکر نے سے عاجز نہیں ہو سکتی، اور جو صریح حکمت اس انتظام میں کار فرما نظر آرہی ہے وہ اس بات کی شہادت دیتی ہے کہ آخرت ضرور ہونی چاہیے، کیونکہ حکیم کا کوئی فعل عبث اور بے مقصد نہیں ہو سکتا، اور آخرت نہ ہو تو اس کے معنی یہ ہیں کہ یہ سارا کار فائہ ہستی سراسر فضول ہے۔

اہل مکہ بار بار کہتے تھے کہ جس قیامت سے تم ہم کو ڈرا رہے ہواسے لا کر دکھاؤ تب ہم اسے مانیں گے۔

آیت 8 سے 15 تک ان کے اس مطالبے کا ذکر کیے بغیراس کا جواب دیا گیا ہے کہ وہ کوئی تھیل یا تماشا نہیں ہے کہ جب کوئی مسخرا اسے دکھانے کا مطالبہ کرے اسی وقت وہ فوراً دکھا دیا جائے۔ وہ تو تمام نوع انسانی، اور اس کے تمام افراد کے مقدمے کے فیصلے کا دن ہے۔ اس کے لیے الله تعالی نے ایک خاص وقت مقرر کر رکھا ہے۔ اُسی وقت پر وہ آئے گا اور جب آنے گا توایسی ہولناک شکل میں آنے گاکہ آج جولوگ مذاق کے طور پر اس کا مطالبہ کر رہے ہیں اس وقت ان کے حواس باختہ ہو جائیں گے۔ اس وقت انہی رسولوں کی شادتوں پر ان کے مقدمے کا فیصلہ ہوگا جن کی دی ہوئی خبر کو یہ منکرین آج بردی بے باکی کے ساتھ جھٹلا رہے ہیں، پھرانہیں خود پہتہ چل جائے گاکہ انہوں نے کسطرح خود اپنے ہاتھوں اپنی تباہی کا سامان کیا ہے۔ آیت 16 سے 28 تک مسلسل قیامت اور آخرت کے وقوع اور وجوب کے دلائل دیے گئے ہیں۔ ان میں بتایا گیا ہے کہ انسان کی اپنی تاریخ، اس کی اپنی پیدائش، اور جس زمین پر وہ زندگی بسر کر رہا ہے اس کی اپنی ساخت اس بات کی شادت دے رہی ہے کہ قیامت کا آنا اور عالم آخرت کا بریا ہونا ممکن مجھی ہے اور الله تعالی کی حکمت کا تقاضا بھی۔ انسانی تاریخ بتا رہی ہے کہ جن قوموں نے بھی آخرت کا انکار کیا وہ آخر کار بگریں اور تباہی سے دوچار ہوئیں۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ آخرت ایک ایسی حقیقت ہے جس سے کسی قوم کا رویہ اگر متصادم ہو تواس کا انجام وہی ہوتا ہے جواس اندھے کا انجام ہوتا ہے جوسامنے آتی ہوئی گاڑی کے مقابلے میں بگ مٹ چلا جا رہا ہو اور اس کے معنی یہ بھی ہیں کہ کائنات کی سلطنت میں صرف قوانین طبیعی (Physical laws) ہی کار فرما نہیں ہیں بلکہ ایک قانون اخلاقی (Moral law) بھی کام کر رہا ہے جس کے تنحت خود اس دنیا میں مجھی مکافات عمل کا سلسلہ جاری ہے کیکن دنیا کی موجودہ زندگی میں یہ مکافات چونکہ اپنی کامل و منحل صورت میں واقع نہیں ہورہے ہیں اس لیے کائنات کا اغلاقی قانون لازماً بیہ تقاضا کرتا ہے کہ کوئی وقت ایسا آئے جب یہ مجرپور طریقے سے واقع ہواور ان تمام محلائیوں اور برائیوں کی پوری جڑا و سزا دی جانے جو یماں جڑا سے محروم رہ گئی ہیں یا سزا سے پچ نکلی ہیں۔ اس کے لیے ناگزیر ہے کہ موت کے بعد دوسری زندگی ہو، اور انسان کی پیدائش دنیا میں جس طرح ہوتی ہے اس پر اگر انسان غور کرے تو اس کی عقل بشرطیکہ وہ سکیم ہو۔اس بات کو ماننے سے انکار نہیں کر سکتی کہ جس خدا نے ایک حقیر نطفہ

سے ابتداء کر کے اسے پورا آدمی بنایا ہے اس کے لیے اسی آدمی کو پھر پیدا کر دینا یقیناً ممکن ہے۔ زندگی جھر انسان جس زمین پر رہتا ہے، مرنے کے بعداس کے اجزائے جسم کمیں غائب نہیں ہوجاتے، اسی زمین پر ان کا ایک ایک ذرہ موجود رہتا ہے۔ اسی زمین کے خزانوں سے وہ بنتا اور پھلتا پھولتا اور پرورش پاتا ہے، اور پھر اسی زمین کے خزانوں میں واپس جمع ہو جاتا ہے۔ جس خدا نے اسے پہلے زمین کے ان خزانوں سے نکالا تھا وہی ان میں جمع ہوجانے کے بعداسے پھران سے نکال لا سکتا ہے۔ اس کی قدرت پر غور کرو تو تم اس سے انکار نہیں کر سکتے کہ وہ ایسا کر سکتا ہے اور اس کی حکمت پر غور کرو تو تم اس سے بھی انکار نہیں کر سکتے کہ زمین پر جواختیارات اس نے تمہیں دیے ہیں ان کے صحیح اور غلط استعال کا صاب لینا یقیناً اس کی حکمت کا تقاضا ہے اور بلا حماب چھوڑ دینا سراسر حکمت کے فلاف ہے۔ اس کے بعد آیات 28 سے 40 تک آخرت کے منکرین کا، اور 41 سے 45 تک ان لوگوں کا انجام بیان کیا گیا ہے جنوں نے اِس پرِ ایمان لا کر دنیا میں اپنی عاقبت سنوار نے کی کوششِ کی ہے، اور عقائد و افکار، اغلاق و اعال، اور سیرت وکر دار کی ان برائیوں سے اجتناب کیا ہے جو چاہے آدمی کی دنیا بناتی ہوں مگر اس کی عاقبت خراب کر دینے والی ہوں۔ آخرت میں منکرین آخرت اور خدا کی بندگی سے منہ موڑنے والوں کو متنبہ کیا گیا ہے کہ دنیا کی چند روزہ زندگی میں جو کچھ مزے اڑانے ہیں اڑا لوآخر کار تمہارا انجام سخت تباہ کن ہوگا اور بات اس پر ختم کی گئی ہے کہ اس قرآن سے بھی جو شخص ہدایت نہ پائے اسے پھر دنیا میں کوئی چیز ہدایت نہیں دے سکتی۔ In the name of Allah, الله کے نام سے جو بہت بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ Most Gracious, مهربان نهایت رقم والا ہے۔ Most Merciful. 1. By those (winds) قم ہے ان (ہواؤل) کی جو چلائی وَالْمُرْسَلْتِ عُرْفًا ﴿ which are sent عاتی ہیں سج سجے۔ forth in succession. 2. Which then چھر چلتی ہیں زور پکڑو کر۔ فَالْعُصِفْتِ عَصْفًا ﴿ وَالْعُصِفَا اللَّهِ عَصْفًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ blow violently.



\*1 That is, sometimes the failure of winds causes the people to be alarmed at the prospect of a famine, and they turn to Allah to repent of their sins. Sometimes they bring a lot of rain and the people turn to Allah in gratitude, and sometimes their blowing violently causes dread in the hearts and the people turn to Allah from fear of destruction. In these verses initially the order of rain-bringing winds has been stated, which is thus: first, winds start blowing in succession; then they assume the proportions of a storm; then they raise the clouds and spread them; then they split and separate them. After this, instead of making mention of the rainfall, it is said that the winds infuse the hearts with the remembrance of Allah, as an excuse or as a warning. That is, it is an occasion when either because of fear man is compelled to remember Allah, or else he confesses his errors and invokes Allah to protect and save him from ruin and bless him with rain. If it has not rained for a long time, and the people are thirsty for rain, even the most hardened

disbeliever sometimes begins to remember God when he sees the winds blowing and the clouds advancing. The drought's being mild and severe makes the difference. In case the drought is mild, the common man who is not far from Allah, will remember Him, but others will offer scientific explanations, saying that there was no cause for anxiety: it did not rain because of such and such a cause and it would be weak-mindedness to start praying to God on such an ordinary thing. However, if the drought is unusually prolonged, and the whole country is faced with a calamitous situation, even the confirmed disbelievers begin to remember God. If they feel shy to use their tongue, in their hearts they feel penitent on their wrongdoing and ingratitude and pray to God to cause rain throughout the country from the winds which are raising the clouds. This is infusion of God's remembrance in the hearts as an excuse. As for its infusion as a warning, it happens when the wind develops into a cyclone and destroys settlement after settlement or it rains so heavily as to cause a deluge. In such a state even a confirmed atheist starts imploring God out of awe for Him, and then all scientific explanations of the cyclone or deluge evaporate from his mind. Thus, after describing the blowing of winds in their succession to say that they infuse the hearts with Allah's remembrance as an excuse or as a warning, is meant to impress the truth that the system working in the world keeps on reminding man that everything on the earth has not been placed under his control but there is a Supreme Power above him, which rules his destiny. That Power is so supreme and mighty that

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

it can use the elements for the sustenance and nourishment of man when it so wills and can use the same elements for his destruction when it so wills.

After this the same system of winds has been proffered as an argument to prove that the Resurrection which is being promised to man, must come to pass. Now, let us see how this system testifies to this truth.

Man generally is perplexed in the case of Resurrection and the Hereafter at two questions. First: is the occurrence of Resurrection possible? Second: what is its need and necessity? And then being perplexed at these questions, he starts entertaining doubts whether it will at all occur or not, or whether it was only a figment of the imagination. In this connection, the Quran has at some places reasoned out and proved its possibility, its necessity and occurrence from the system of the universe, and at others adopted another mode of reasoning: oaths have been sworn by some of the countless signs of God's kingdom and it has been asserted that it shall surely come to pass. This mode of reasoning contains arguments for its possibility as well as arguments for its necessity and arguments for its occurrence. Here, adopting the same mode of reasoning only the system of the circulation of winds and rainfall has been presented as a sign of the truth that it is a regular system, which has been established by the design of an All-Wise, All-Mighty Sovereign; it is not a chance occurrence, as a result of which a system might have been generated in the atmosphere of the earth that vapors should arise from the seas, winds should carry them and gather them into clouds,

then split and separate them into pieces and transport them to different parts of the earth and then should cause them to fall as rain. This system has not been devised accidentally by some blind and deaf nature, but it is a wellconsidered and well-designed plan, which is functioning regularly according to a law. That is why it never so happens that the heat of the sun should produce ice on the surface of the sea instead of vapors, but the sun always raises only vapors from the sea. It never so happens that the monsoons should blow in the reverse order and suppress vapors into the sea but they always raise them up into the atmosphere. It never so happens that the formation of clouds should cease, or the winds should stop to carry them to dry lands or the falling of rain on the earth should discontinue. The same law has been at work since millions and millions of years under which this system is functioning. Had it not been so our coming into existence on the earth and survival here would not be possible. In this system one finds a clear purpose and the working of a regular law. One can clearly see that on the earth the life of man, animal and vegetation deeply relates to the winds and rainfall, and this arrangement testifies that water has been provided to bring animate life into existence and keep it alive precisely according to their requirements and a law. This purpose and regularity is not found only in this aspect but in the entire system of the universe, and man's whole scientific progress is based on it. About every thing man tries to find out what is its purpose and on what principle it works. Then as he goes on gaining insight into the purposes

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

of the creation of different things and the principles on which they work, he goes on devising new and ever new methods of their use and making new inventions for the progress of his civilization. Had there been no such concept in the mind of man naturally that the world is a meaningful world and everything in it is working on a principle, he would never have entertained the question about anything as to what was its purpose and how it could be put to use.

Now, when this world and everything in it has meaning, and if there is a law working in this world and in everything it contains, and if it has been functioning with the same purpose and regularity since millions and millions of years, then a stubborn person only could refuse to accept that an All-Knowing, All-Mighty God has made it, and about that God it would be foolish to assume that although He could make and cause it to function but cannot break it, and after breaking it, cannot reconstruct it in any other form if He so wills. The concept about matter that it is imperishable was the chief support of the ignorant atheist of the past, but the progress of knowledge has proved it also false. Now it is an acknowledged scientific fact that matter can change into energy and energy into matter. Therefore, it is perfectly according to knowledge and reason that this material world will last only as long as the Living and Eternal God sustains it. As soon as He wills to change it into energy, He can change it by a simple command and His one command is enough to re-create it into any other material form and shape He wills.

This much then about the possibility of the Resurrection,

which cannot now be rejected by any scientific and rational argument. As for the question that it must take place so that man is rewarded for his good works and punished for his evil deeds, the person who acknowledges man's moral responsibility and also believes that rewarding the good services and punishing the crimes is the necessary demand of this moral responsibility, cannot but admit that there must be the Hereafter. There is no law or government in the world, which can punish every crime and reward every good act. To say that the prick of the conscience is a sufficient punishment for the culprit and the satisfaction of the conscience is sufficient reward for the doer of good is no more than meaningless philosophizing. The question is: How and when did the conscience of the person who killed an innocent man and then himself died in an accident immediately after it helped him? And when did the conscience of the man who went to fight for the sake of truth and justice and fell a victim to a bomb blast suddenly, have the satisfaction that he had laid down his life for a good cause? Thus, the truth is that the pretences invented to avoid the belief in the Hereafter are all meaningless. Man's intellect wants, his nature requires, that there should be justice, but in the present life of the world it is not possible to have full and perfect justice. Justice can be had only in the Hereafter and only under the judgment and command of the All-Knowing, Omnipotent God. Denial of the necessity of the Hereafter is, in fact, denial of the necessity of justice.

Intellect can go only so far as to convince man that the

Hereafter is possible and it should come about. As for the truth that it will surely come about, the knowledge of it can be obtained only through revelation, and revelation has given us the news that that which you are being promised must happen. We cannot attain this knowledge by intellectual reasoning; however, we can attain the certainty of its being true on the basis that the thing of which we are being informed by revelation is both possible and necessary.

1\* یعنی کبھی توان کی آمد کے رُکنے اور قحط کا خطرہ پیدا ہونے سے دل گداز ہوتے ہیں اور لوگ الله سے تو بہ و استخفار کرنے لگتے ہیں۔ کبھی اُن کے باران رحمت لانے پر لوگ الله کا شکر ادا کرتے ہیں۔ اور کبھی ان کی طوفانی سختی دلوں میں خوف پیدا کرتی ہیں۔ (نیز ملاحظہ ہوضمیمہ نمبر ۳۔ ضمیمہ نمبر ۳۔ بسلسلۂ المرسلات عاشیہ ۱)

ان آیات میں ابتداءً بارش لانے والی ہواؤں کی ترتیب بیان کی گئی ہے کہ پہلے پے در پے ہوائیں چلنی شروع ہوتی ہیں، چر آندھی کی شکل افتیار کرلیتی ہیں، چر بادلوں کو اٹھا کر چھیلاتی ہیں، چر انہیں چھاڑ کرجدا کرتی ہیں۔ اس کے بعد بارش کے نزول کا ذکر کرنے کے بجائے یہ فرمایا گیا ہے کہ وہ الله کی یاد دلوں میں ڈالتی ہیں عذر کے طور پر یا ڈراوے کے طور پر، یعنی وہ ایسا موقع ہوتا ہے کہ آدمی کے دل میں یا تو خوف پیدا ہوتا ہے اور اس بنا پر وہ الله کو یاد کرنے پر مجبور ہوتا ہے، یا چر آدمی اپنے قصوروں کا اعتراف کرکے دھا کرتا ہے کہ الله

اسے تباہی سے بچالے اور اس پر رحم کرکے بارانِ رحمت سے اس کو نوازدے۔ اگر ایک مدت تک بارش نہ ہوئی ہواور لوگ پانی کے قطرے قطرے کو ترس رہے ہوں تواس موقع پر آندھیوں کو چلتے اور بادلوں کو آتے دیکھ کر بعض اوقات کڑ سے کڑ کافر بھی خدا کو باد کرنے لگتا ہے۔ فرق اگر کچھ پڑتا ہے تو صرف اس سے کہ قحط ہلکا

ہے یا سخت۔ معمولی قط ہوتو عام آدمی جو الله تعالی سے زیادہ دور نہیں ہے وہ اس کو یاد کرے گا، لیکن دوسرے لوگ سائنس بھاریں گے اور کہیں گے کہ گھبرانے کی کوئی بات نہیں ۔ فلال فلال اسباب سے

بارش نہیں ہورہی ہے، اتنی سی بات پر دعائیں مانگنے لگنا ضعیف الاعتقادی ہے۔البتہ اگر طویل مدت تک قط برپا رہے اور پورا ملک تباہی سے دوچار ہوجائے تو بڑے بڑے کا فروں کو خدا یاد آنے لگتا ہے، زبان سے کہتے ہوئے شرم بھی آتی ہو تو دل میں وہ اپنی گناہ گاریوں اور ناشکریوں پر ندامت محوس کرتے ہیں اور خدا سے دعا مانگتے ہیں کہ جو ہوائیں بادل اٹھا کر لارہی ہیں ان سے پورے ملک میں بارش ہوجائے۔ یہ عذر کے طور پر دلوں میں خدا کی یاد کا القاء ۔ رہا نذر (ڈراوے) کے طور پر اس کا القاء تو یہ اس وقت ہوتا ہے جب آندھی بربھتے بربھتے طوفان معظیم بن جائے اور بستیوں کی بستیاں تباہ کرتی چلی جائے، یابارش اس قدر زوردار ہو کہ سیلاب بلا بن جائے۔ایسی حالت میں مضبوط سے مضبوط دل کا منکر بھی خوف کے مارے خدا کے آگے گروگروانے لگتا ہے اور اس وقت طوفانِ یا سیلاب کی ساری سائنٹفک توجیبات اس کے نہاں خانہ دماغ سے فرار ہوجاتی ہیں۔ پس ہواؤں کے چلنے کی اس ترتیب کو بیان کرنے کے بعدیہ کھناکہ یہ ہوائیں عذر کے طور پر یا ڈراوے کے طور پر الله کی یاد دلوں میں ڈالتی ہیں، گویا دوسرے الفاظ میں یا کہنا کہ یہ سارا نظام جو دنیا میں چل رہا ہے انسان کو اس حقیقت سے خبردار کرتا رہتا ہے کہ اس زمین پر سب کچھ اسی کے اختیار میں نہیں دے دیا گیا ہے بلکہ اوپر کوئی بالاتر طاقت موجود ہے جو اس کی قسمت پر حکمرانی کررہی ہے۔ اس کا اقتدار اتنا زبردست ہے کہ جب چاہے وہ عناصر کو انسان کی پرورش کے لیے استعمال کرسکتی ہے اور جب چاہے انہی عناصرسے تباہی کا کام لے سکتی ہے۔ اس کے بعد ہواؤں کے اسی نظام کو اس بات کی دلیل قرار دیا گیا ہے کہ وہ قیامت جس کے برپا ہونے کا وعدہ تم سے کیا جارہا ہے، ضرور واقع ہونے والی ہے اب دیکھنا چاہیے کہ بیر نظام اس پر کیسے گواہیِ دے رہا ہے۔ انسان بالعموم قیامت اور آخرت کے معاملہ میں دو سوالات پر الجھتا ہے۔ ایک بیہ کہ ایسا ہونا ممکن مجھی ہے یا نہیں؟ دوسرے یہ کہ اس کی ضرورت کیا ہے؟ اور مچر انہی سوالات میں انجھتے ہوئے اسے یہ شک لاحق ہوجاتا ہے کہ وہ آئے گی بھی یا نہیں، یا بیہ محض ایک افسانہ ہے؟ اس پر قرآن میں جگہ جگہ کائنات کے نظام سے استدلال کرتے ہوئے اس کا امکان، اس کا وجوب اور اس کا وقوع ثابت کیا گیا ہے، اور تھیں یہ استدلال اس طرز پر کیا گیا ہے کہ خدا کی خدائی کے بے شاراتھار میں سے بعض کی قسم کھاکر فرمایا گیا ہے کہ وہ آنے والی

ہے۔ اس طریق استدلال میں اس کے امکان کے دلائل مجھی آجاتے ہیں، وجوب کے دلائل مجھی اور وقوع یماں استدلال کا یہی طریقہ اختیار کرتے ہوئے صرف ہواؤں کی گردش اور بارشوں کی آمدے نظام کو اس امر کی علامت کے طور پر پیش کیا گیا ہے کہ یہ ایک باقاعدہ نظام ہے جو کسی حکیم اور قادر مطلق کی تدبیر سے قائم ہوا ہے، کوئی اتفاقی حادثہ نہیں ہے جس سے زمین کی فضا میں خود بخود یہ طریقہ چل پڑا ہو کہ یوں سمندروں سے جماییں اٹھیں، یوں ہوائیں ان کو لے کر چلیں، یوں وہ ان کو سمیٹ کر بادل بنائیں، پھر یوں وہ ان کو مختلف تکرریوں میں تقسیم کرکے زمین کے مختلف حصوں پر پہنچائیں، اور یوں ان سے جگہ جگہ بارش ہو۔ یہ نظام ایک اندھی بہری فطرت نے کسی اندھیرنگری میں اتفاقاً نہیں بنادیا ہے، بلکہ یہ ِ ایک سوچا سمجھا اور جچا تلا منصوبہ ہے جو پوری باقاعدگی کے ساتھ ایک قانون کے مطابق عل رہا ہے۔ اسی لیے جھی ایسا نہیں ہوتا کہ سمندر پر سورج کی گرمی پہنچنے سے بھاپیں اٹھنے کے بجائے برف جم جانے بلکہ ہمیشہ دھوپ کی حرارت سے بھاپیں ہی ائھتی ہیں۔ کبھی موسمی ہوائیں الٹی چال نہیں چلتیں کہ جاپوں کو اٹھانے کے بجائے سمندر میں دبادیں بلکہ وہ ہمیشہ ان کواوپر ہی اٹھاتی ہیں۔ بھی ایسا نہیں ہوتا کہ بادلوں کا بننا بند ہوجائے، ہوائیں ان کولے کر خٹک علاقوں کی طرف چلنا چھوڑ بیٹھیں، اور ختکی پر ہار شوں کے نزول کا سلسلہ رک جائے۔ کروڑوں سال سے ایک ہی قاعدہ ہے جس پر بیہ نظام مسلسل جل رہا ہے۔ اگر ایسا نہ ہوتا تو اس زمین پر آپ کا وجود میں آنا اور جدینا مملن نہ اس نظام میں آپ ایک کھلی ہوئی مقصدیت اور ایک باضابطہ قانون کی کارفرمائی پاتے ہیں۔ آپ کو علانیہ نظر آرہا ہے کہ زمین پر انسان، حیوان اور نباتات کی زندگی کا نہایت گھرا تعلق ان ہواؤں اور ان بارشوں سے ہے ، اور یہِ انتظام اس امر کی تھلی گواہی دے رہا ہے کہ پانی کی یہ فراہمی ذی حیات مخلوق کووجود میں لانے اور زندہ ر کھنے کے لیے ٹھیک ٹھیک اس کی ضروریات کے مطابق اور ایک قانون کے مطابق کی گئی ہے۔ یہ مقصدیت اور باقاعدگی صرف اسی ایک معاملہ میں نہیں بلکہ کائنات کے پورے نظام میں پائی جاتی ہے اور انسان کی ساری سائنٹفک ترقی اس پر مبنی ہے۔ایک ایک چیزے متعلق آپ یہ معلوم کرتے ہیں کہ وہ کس

غرض کے لیے ہے اور کس قاعدے پر کام کرتی ہے، مچھر جن جن چیزوں کے بارے میں جتنا جتنا آپ کو بیہ معلوم ہوتا جاتا ہے کہ ان کا مقصد کیا ہے اور ان میں کام کرنے والے قوانین کیا ہیں اسی قدر آپ ان کے استعال کے نئے نئے طریقے نکالتے چلے جاتے ہیں اور نئی نئی ایجادیں کرکے اپنے تمدن کو ترقی دیتے چلے جاتے ہیں۔ آپ کے ذہن میں اگر فطری طور پر یہ تصور موجود نہ ہوتا کہ یہ دنیا ایک بامقصد دنیا ہے اور اس کے اندر ہرچیزایک قانون پر کام کررہی ہے توآپ کے دماغ میں سرے سے کسی چیز کے متعلق یہ سوال پیدا نہ ہوتاکہ بیر کس غرض کے لیے ہے اور اس سے کس طرح کام لیا جاسکتا ہے۔ اب اگریہ دنیا اور اس کی ایک ایک چیز با مقصد ہے اور اگر اس دنیا اور اس کی ہر چیز میں ایک قانون کار فرما ہے، اور اگریہ اربوں سال سے پیہم اسی مقصدیت اور باضابطگی کے ساتھ چل رہی ہے، تو صرف ایک ضدی انسان ہی یہ ماننے سے انکار کر سکتا ہے کہ ایک علیم و حکیم اور قادر مطلق خدا نے اسے بنایا ہے اور اس خدا کے متعلق بیہ خیال کرنا سراسر ایک احمقانہ بات ہے کہ وہ آسے بنا اور چلا تو سکتا ہے مگر توڑ نہیں سکتا اور توڑ کر مچر کسی اور شکل میں بنانا چاہے تو نہیں بناسکتا۔ مادے کے متعلق یہ تصور کہ وہ غیر فانی ہے قدیم زمانے کے جاہل دہربوں کا بہت برا سہارا تھا، مگر علم کی ترقی نے اسے بھی باطل ثابت کردیا ہے۔ اب یہ تقیقت علمی مسلمات میں سے ہے کہ مادہ قوت (energy )میں تبدیل ہوسکتا ہے اور قوت مادے کی شکل اختیار کر سکتی ہے۔ اس لیے یہ بات سراسر علم اور عقل کے مطابق ہے کہ خدائے حی قیوم جب تک اس مادی دنیا کو قائم رکھے ہوئے ہے اسی وقت تک یہ قائم ہے۔ جونہی وہ اسے قوت میں تبدیل کرنا چاہے صرف ایک اشارے سے تبریل کرسکتا ہے۔ اور اسکا صرف ایک اشارہ ہی اس کے لیے مجھی کافی ہے کہ یہ دوبارہ ایک دوسری مادی شکل میں پیدا ہوجائے۔ یہ تو ہے قیامت کے امکان کا معاملہ جے اب کسی علمی و عقلی دلیل سے رد نہیں کیا جاسکتا۔ اب رہا یہ سوال کہ اس کو ضرور واقع ہونا چاہیے تاکہ انسان کو اس کے اچھے اعال کی جزا اور برے اعال کی سزاملے۔ توجو شخض انسان کی اخلاقی ذمہ داری کا قائل ہے اور یہ بھی مانتا ہے کہ حن خدمت کاانعام اور جرم کی سزا اس اخلاقی ذمہ داری کا لازمی تقاضا ہے اس کے لیے یہ تسلیم کرنے کے سواکوئی چارہ نہیں ہے کہ آخرت ضرور

ہونی چاہیے۔ دنیا میں معاشرہ اور ریاست کا کوئی نظام ایسا نہیں ہے جو ہر جرم کی سزا اور ہر حن عمل کا انعام دے سکتا ہو۔ یہ کہناکہ مجرم کے لیے اس کے ضمیر کی ملامت ہی کافی سزا اور محن کے لیے اس کے ضمیر کا اطمینان ہی کافی جزا ہے۔ ایک بے معنی فلسفہ طرازی کے سواکچھ نہیں۔ سوال یہ ہے کہ جس شخص نے کسی بے گناہ کو قتل کیا اور اس کے بعد فوراً ہی وہ کسی حادثے سے دوچار ہوکر مرگیا، اس کے لیے ضمیر کو کب اتنی مهلت ملی که وه اسے ملامت کرتا؟ اور جو شخص حق اور انصاف کی خاطر لرائی پر گیا اور وہاں اچانک ایک بم پرنے سے اس کے پرنچے اڑگئے۔ اس کے ضمیر کو یہ اطمینان حاصل ہونے کا موقع کب ملاکہ اس نے ایک اچھے مقصد کے لیے جان دی ہے؟ پس حقیقت یہ ہے کہ آخرت کے عقیدے سے فرار کے لیے بنتنے بہانے تراثے جاتے ہیں وہ سب بے معنی ہیں۔ انسان کی عقل چاہتی ہے، اس کی فطرت چاہتی ہے کہ انصاف ہو۔ مگر دنیا کی موجودہ زندگی میں انصاف، اور وہ مجھی ٹھیک ٹھیک اور پورا پورا انصاف ممکن نہیں ہے۔ وہ اگر ہو سکتا ہے تو آخرت ہی میں ہوسکتا ہے اور خدائے علیم و خبیر ہی کے حکم سے ہوسکتا ہے۔ آخرت کی ضرورت کا انکار دراصل انصاف کی ضرورت کا انکار ہے۔ عقل اسی مدتک انسان کو لے جا سکتی ہے کہ آخرت ممکن ہے اور اس کو ہونا چاہیے۔ رہی یہ بات کہ وہ یقیناً ہوگی، اسکا "علم" صرف وحی کے ذریعہ ماصل ہوسکتا ہے، اور وحی نے یہ بتادیا ہے کہ "جس چیز کا تم سے وعدہ کیا جارہا ہے وہ ضرور واقع ہونے والی ہے"۔ اس علم تک ہم عقلی استدلال سے نہیں پہنچ سکتے۔ البتہ اس کے برحق ہونے کا یقین ہمیں اس بنا پر عاصل ہوتا ہے کہ جس بات کی خبروحی دے رہی ہے وہ ممکن بھی ہے اور اس کو ضرور ہونا مجھی چاہیے۔

7. Indeed, that you are being promised, \*2 must come to pass. \*3

بیشک جس کا تم سے وعدہ کیا جاتا ہے<sup>2\*</sup> وہ ضرور ہو کر رہے گا۔<sup>3\*</sup>



\*2 Another meaning can be: That which you are being threatened with, i.e. the Resurrection and Hereafter.

اور آخرت.

- \*3 Here an oath has been sworn by five things on the inevitability of the Resurrection:
- (1) Those which are sent forth in succession, or for a good cause.
- (2) Those which blow violently and tempestuously.
- (3) Those which disperse and scatter.
- (4) "those which split and separate;" and
- (5) Those which inspire the remembrance. As these words only describe the characteristics and it has not been specified what thing or things they qualify, this has given rise to a difference of opinion among the commentators as to whether these are the qualities of one particular thing or of different things and what the thing or things are? One group of them says that all the five are qualify the winds; the second group says that all the five imply the angels; the third group says that the first three imply the winds and the remaining two the angels; the fourth says that the first two imply the winds and the other three the angels; another group has opined that the first quality implies the angels of mercy, the second the angels of punishment and the remaining three imply the verses of the Quran.

In our opinion, the first thing worthy of consideration is that when five characteristic have been mentioned continuously in one and the same context and there is no indication to show as to what has been qualified up to a certain point and wherefrom has the qualification of another thing begun, it cannot be correct, on the basis of a

baseless conjecture, to understand that in these verses oaths have been sworn by two or three different things. Rather in this case the continuity of the subject by itself requires that the whole passage be regarded as related to the characteristics of one and the same thing. Secondly, wherever in the Quran an oath bas been sworn by a certain thing or things in order to convince the doubters or deniers of an unseen truth, there the oath stands for an argument or reasoning which is meant to tell that the thing or things point to the truth's being right and correct. For this purpose obviously it cannot be correct to present one imperceptible thing as an argument for another imperceptible thing; for, only a perceptible thing can be presented as an argument for an imperceptible thing. Hence in our opinion the correct explanation is that it implies the winds and the explanation of the people who interpret the five things to mean the angels cannot be acceptable, for the angels are as imperceptible as is the occurrence of the Resurrection.

Now, let us consider as to how these different states of winds point to the occurrence of the Resurrection. One of the most important factor which has made animal and vegetable life possible on the earth is the air. The relationship its qualities bear with every kind of life testify that there is an All-Powerful, All-Wise Creator, Who willed to create life on this earth and for this purpose created here a thing whose qualities exactly and precisely correspond to the requirements of the existence of living beings. Then, He did not only wrap up the earth in the air and left it alone,

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

but by His power and wisdom characterized this air with countless different states, which are being regulated since millions and millions of years in such a way that they cause the change of seasons and weather: sometimes it is close and sometimes a soft breeze blows; sometimes it is hot and sometimes cold; sometimes it brings clouds and sometimes it drives away clouds; sometimes it causes pleasant gusts to blow and sometimes disastrous windstorms; sometimes it brings beneficial rains and sometimes there is drought; in short, there are different kinds of winds which blow in their own time, and every kind serves one or the other purpose. This arrangement is the proof of a dominant Power, for which neither it can be impossible to bring life into existence, nor to obliterate it, nor to re-create it after having annihilated it. Likewise, this arrangement is also a proof of a supreme wisdom about which only a foolish man could think that all this was being done for fun, without any higher object in view. As against this wonderful system man is so helpless that he can neither cause a favorable wind to blow for himself, nor can prevent a disastrous cyclone from blowing on himself. However shameless, obstinate and stubborn he may be, the wind does at one time or another remind him that a Mighty Sovereign is ruling over him, Who can turn this principal means of his life into a cause of blessing for him or into a cause of ruin for him whenever He so likes, and man does not have the power to prevent or avert any of His decisions. (For further explanation, see E.N. 7 of Surah Al-Jathiyah; E.Ns 1 to 4 of Surah Adh-Dhariyat).

3 يمال قيامت كے ضرور واقع ہونے پر يانچ چيزول كى قىم كھائى گئى ہے۔ ايك اَكْمُرُ سَلْتِ عُرُفًا "پے در پے، یا جھلائی کے طور پر بھیجی جانے والیاں"۔ دوسرے ۔ العَاصِفَاتِ عَصْفًا۔"بہت تیزی اور شدّت کے ساتھ چلنے والیاں"۔ تبیرے، اَلنَّا شِرَاتِ نَشُرًا۔" نوب پھیلانے والیاں"۔ پوتھ، آلفَارِقاتِ فَرُقًا \_ "الك الك كرنے واليان" \_ يانوين، اَلْمُلْقِيَاتِ ذِكُرًا \_ " ياد كا اِلقاكر نے واليان" \_ چونكم إن الفاظ میں صرف صفات بیان کی گئی ہیں، اور یہ صراحت نہیں کی گئی ہے کہ یہ کس چیزیا کن چیزوں کی صفات ہیں، اس لیے مفسرین کے درمیان اس امرمیں اختلاف ہوا ہے کہ آیا یہ پانچوں صفات ایک ہی چیزگی ہیں، یا الگ الگ چیزوں کی، اور وہ چیزیا چیزیں کیا ہیں۔ ایک گروہ کھتا ہے کہ پاپنچوں سے مراد ہوائیں ہیں۔ دوسرا کھتا ہے یا پچوں سے مراد فرشتے ہیں۔ تیسرا کہتا ہے پہلے تین سے مراد ہوائیں ہیں اور باقی دوسے مراد فرشتے۔ چوتھا کہتا ہے کہ پہلے دوسے مراد ہوائیں اور باقی تین سے مراد فرشتے ہیں۔ اور ایک گروہ کی رائے یہ بھی ہے کہ پہلے سے مراد ملائکہ رحمت، دوسرے سے مراد ملائکہ عذاب اور باقی تین سے مراد قرآن مجید کی آیات ہیں۔ ہارے نزدیک پہلی بات توقابلِ غور ہے جب ایک ہی سلسلہ کلام میں پانچ صفات کا مسلسل ذکر کیا گیا ہے اور کوئی علامت نیچ میں ایسی نہیں یائی جاتی جس سے یہ سمجھا جا سکے کہ کھاں تک ایک چیز کی صفات کا ذکر ہے اور کھال سے دوسری چیز کی صفات کا ذکر شروع ہوا ہے تو یہ کیسے صیحے ہو سکتا ہے کہ محض کسی بے بنیاد قیاس کی بنا پر ہم یہ سمجھ لیں کہ یہاں دویا تین مختلف چیزوں کی قسمیں کھائی گئی ہیں، بلکہ اس صورت میں نظم کلام خود اس بات کا تقاضا کرتا ہے کہ پوری عبارت کو کسی ایک ہی چیز کی صفات سے متعلق مانا جائے۔ دوسری بات یہ ہے کہ قرآن مجید میں جال مجی شک یا انکار کرنے والوں کو کسی حقیقتِ غیر محوس کا یقین دلانے کے لیے کسی چیز، یا بعض چیزوں کی قسم کھائی گئی ہے وہاں قسم دراصل استدلال کی ہم معنی ہوتی ہے ، یعنی اس سے مقصود بیہ بتانا ہوتا ہے کہ بیہ چیزیا چیزیں اس حقیقت کے بھیجے و ہر حق ہونے پر دلالت کر رہی ہے ۔ اس غرض کے لیے ظاہر ہے کہ ایک غیر محوں شے کے حق میں کسی دوسری غیر محوں شے کو بطورِ استدلال پیش کرنا درست نہیں ہو سکتا، بلکہ غیر محنوس پر محنوس سے دلیل لانا ہی موزوں اور منا سب ہو سکتا ہے۔ اس لیے ہاری رائے میں صبیح تفسیریهی ہے کہ اس سے مراد ہوائیں ہیں، اور ان لوگوں کی تفسیر قابلِ

قبول نہیں ہیں جنوں نے ان پانچوں چیزوں سے مراد فرشتے لیے ہیں، کیونکہ وہ بھی اسی طرح غیر محوس ہیں جس طرح قیامت کا وقوع غیر محوس ہے۔ اب غور کیجے کہ قیامتِ کے وقوع پر ہواوں کی یہ کیفیات کس طرح دلالت کرتی ہیں۔ زمین پر جن اسباب سے حیوانی اور نباتی زندگی ممکن ہوئی ہے ان میں سے ایک نہایت اہم سبب ہوا ہے۔ ہر نوع کی زندگی سے اِس کی صفات کا جو تعلق ہے وہ بجائے خود اس بات کی شادت دیے رہا ہے کہ کوئی قادرِ مطلق اور صانع حکیم ہے جس نے اس کرہ خاکی پر زندگی کو وجود میں لانے کا ارادہ کیا اور اس غرض کے لیے یہاںِ ایک ایسی چیز پیداً کی جس کی صفات زندہ مخلوقات کے وجود کی ضروریات کے ساتھ ٹھیک ٹھیک مطابقت رقھتی ہیں۔ پھراس نے صرف اتنا ہی نہیں کیا ہے کہ زمین کو ہوا کا ایک لبادہ اوڑھا کر چھوڑ دیا ہو، بلکہ اپنی قدرت اور حکمت سے اس ہوا میں اس نے بے شار مختلف کیفیات پیدا کی ہیں جن کا انتظام لاکھوں کروڑوں برس سے اس طرح ہو رہا ہے کہ انہی کی بدولت موسم پیدا ہوتے ہیں، کبھی حبس ہوتا ہے اور کبھی بادِ نسیم چلتی ہے، کبھی گرمی آتی ہے اور کبھیِ سردی ، کبھی بادل آتے ہیں اور کبھی آتے ہوئے اڑ جاتے ہیں، کبھی نہایت ِنوشگوار جھونکے چلتے ہیں اور کبھی انتہائی تباہ کن طوفان آجاتے ہیں، کبھی نہایت نفع بخش بارش ہوتی ہے اور کبھی کال پر جاتا ہے ۔ غرض ایک ہوا نہیں بلکہ طرح طرح کی ہوائیں ہیں جواپنے اپنے وقت پر چلتی ہیں اور ہر ہواکسی نہ کسی مقصد کو پورا کرتی ہیں۔ یہ انتظام ایک غالب قدرت کا ثبوت ہے جس کے لیے یہ زندگی کو وجود میں لانا خارج از امکان ہو سکتا ہے، یہ اسے مٹا دینا ، اور یہ مٹاکر دوبارہ وجود میں لے آنا۔ اسی طرح بیہ انتظام کال درجہ حکمِت و دانائی کا ثبوت بھی ہے، جس سے صرف ایک نادان آدمی ہی یہ توقع رکھ سکتا ہے کہ یہ سارا کاروبار محض تھیل کے طور پر کیا جا رہا ہواور اس کا کوئی عظیم تر مقصد یہ ہو۔ اس جیرت انگیزانتظام کے مقابلے میں انسان اتنا بے بس ہے کہ تبھی وہ نہ اپنے لیے مفید طلب ہوا چلا سکتا ہے نہ اپنے اوپر ہلاکت خیز ہوا کا ِطوفان آنے کو روک سکتا ہے ۔ وہ خواہ کتنی ہی ڈھٹائی اور بے شعوری اور ضد اور ہٹ دھرمی سے کام لے، کبھی نہ کبھی یہی ہوا اس کو یاد دلا دیتی ہے کہ اوپر کوئی زبر دست اقتدار کار فرما ہے جوزندگی کے اس سب سے بوے ذریعہ کو جب چاہے اس کے لیے رحمت اورجب چاہے ہلاکت کا سبب بنا سکتا ہے، اور انسان اس کے کسی فیصلے کو جھی

روک دینے کی طاقت نہیں رکھتا ۔ )مزید تشریح کے لیے ملاظہ ہو تفہیم القرآن جلد چارم، الجاشیه، ماشیه، ۷ - حواشی اتام) -

#### 8. Then, when the stars lose lights.



\*4 That is, when they lose their light and luster.

4 \* یعنی بے نور ہو جائیں گے اور ان کی روشنی ختم ہو جائے گی۔

اور وہ زیادہ تر اُنہی سے فائدہ اُٹھانے میں مشغول رہے گا۔

#### 9. And when the heaven cleft is asunder.



\*5 When the heaven is rent asunder: when the system and discipline of the heavens under which every star and planet is established and moving in its orbit and everything in the universe is adhering to the bounds set for it, is broken.

5\* عكم يكي اور محنة چيز كو كهتة مين \_ "آياتِ محكات" سے مراد وہ آيات مين، جن كي زبان بالكل صاف ہے، جن کا مُفہوم متعین کرنے میں کسی اشتباہ کی گنجائش نہیں ہے، جن کے الفاظ معنی و مدّعا پر صاف اور صریح دلالت کرنتے ہیں، جنیں تاویلات کا تختہ مثق بنانے کا موقع مشکل ہی سے کسی کو مل سکتا ہے۔ یہ آیات 'دکتاب کی اصل بنیاد ہیں''، یعنی قرآن جس غرض کے لیے نازل ہوا ہے ، اُس غرض کو یہی آیتیں پورا کرتی ہیں۔ اُنہی میں اسلام کی طرف وُنیا کی دعوت دی گئی ہے، اُنہی میں عبرت اور تصیحت کی باتیں فرمائی گئی ہیں، اُنہی میں گمراہیوں کی تردید اور راہِ راست کی توضیح کی گئی ہے۔ اُنہی میں دین کے بنیادی اُصول بیان کیے گئے ہیں۔ اُنہی میں عقائد، عبادات، اخلاق، فرائض اور امرونہی کے احکام ارشاد ہوئے ہیں۔ پس جو شخص طالب حق ہواور یہ جاننے کے لیے قرآن کی طرف رُجوع کرنا چاہتا ہوکہ وہ کس راٰہ پر چلے اور کس راہ پر نہ یلے، اس کی پیاس بجھانے کے لیے آیات محکات ہی اصل مرجع ہیں اور فطرتاً انہی پر اس کی توجہ مرکوز ہوگی

10. And when the mountains are blown away as dust.

اور جب ہماڑ ریزہ ریزہ کر کے اڑا دینے جائیں۔

وَإِذَا الْجِبَالُ نُسِفَتُ ﴿

11. And when the messengers' time of appointment has come. \*6

اور جب رسولوں کی ماضری کا وقت س نے 8\*

وَإِذَا الرُّسُلُ أُقِّتَتُ ١

\*6 At several places in the Quran it has been stated that when the case of mankind will be presented before Allah on the Day of Resurrection, the Messenger of every nation will be called upon to testify that he had conveyed Allah's messages intact to his people. This will be Allah's first and major argument against the culprits and the wicked people to prove that they were themselves responsible for their wrong attitude and conduct in life, for there had been no negligence on the part of Allah to show guidance and administer warnings. For instance, see Surah Al-Aaraf, Ayats 172, 173 and E.Ns 134, 135; Surah Az-Zumar, Ayat 69 and E.N. 80; Surah Al-Mulk, Ayat 8 and E.N. 14.

6 \* قرآن کریم میں متعدد مقامات پر یہ بات بیان کی گئی ہے کہ میدانِ حشر میں جب نوعِ انسانی کا مقدمہ پیش ہوگا تو ہر قوم کے رسول کوشادت کے لیے پیش کیا جائے گا تاکہ وہ اِس امر کی گواہی دے کہ اُس نے الله کا پیغام اُن لوگوں تک پہنچا دیا تھا۔ یہ گمراہوں اور مجرموں کے خلاف الله کی سب سے پہلی اور سب سے بردی مجت ہوگی جس سے یہ ثابت کیا جائے گا کہ وہ اپنی فلط روش کے خود ذمہ دار ہیں ورنہ الله تعالیٰ کی طرف سے جت ہوگی جس سے یہ ثابت کیا جائے گا کہ وہ اپنی فلط روش کے خود ذمہ دار ہیں ورنہ الله تعالیٰ کی طرف سے اِن کو خبرد ارکرنے میں کوئی کسر اٹھا نہیں رکھی گئی تھی۔ مثال کے طور پر حبِ ذیل مقامات ملاحظہ ہوں: گئی میں افران، جلد دوم۔، الاعراف، آیات ۱۲،۱۳۲ واشی ۱۳۵،۱۳۴۔ جلد چارم، الزمر، آیت ۲۹، ماشید ۸۰۔ جلد شم، الملک، آیت ۸۰، ماشیر ۱۲۔



\*7 Deniers: those people who took the news of the coming of Resurrection as a lie, and spent their lives in the world under the delusion that the time would never come when they would have to present themselves before their God and render an account of their deeds.

7\* یعنی اُن لوگوں کے لیے جنہوں نے اُس دن کے آنے کی خبر کو جھوٹ سمجھا اور دنیا میں یہ سمجھتے ہوئے زندگی بسر کرتے رہے کہ کمجھی وہ وقت نہیں آنا ہے جب اُنہیں اپنے خدا کے سامنے عاضر ہوکر اپنے اعمال کی جواب دہی کرنی ہوگی۔

16. Did We not destroy the former people. \*8



\*8 This is an argument from history for the Hereafter, It means: Consider your own history in the world. Whichever nations denied the Hereafter and took this worldly life to be real life and based their moral attitude on the results appearing here regarding them as the criterion of good and evil, ultimately went to their doom without exception. This

is a proof of the fact that the Hereafter is a reality overlooking and ignoring which causes the same kind of harm to a person which is caused when he chooses to close his eyes to the hard facts of life." (For further explanation, see E.N. 12 of Yunus, E.N. 86 of An-Naml, E.N. 8 of Ar-Rum, E.N. 25 of Saba).

8\* یہ آخرت کے حق میں تاریخی استدلال ہے۔ مطلب یہ ہے کہ خود اِسی دنیا میں اپنی تاریخ کو دیکھ لو۔ جن قوموں نے بھی آخرت کا انکار کر کے اِسی دنیا کواصل زندگی سمجھا اور اسی دنیا میں ظاہر ہونے والے نتائج کو خیرو شرکا معیار سمجھ کر اپنا اخلاقی رویہ متعین کیا، بلا استثناء وہ سب آخر کار تباہ ہو کر رہیں۔ یہ اس بات کا مجبوت ہے کہ آخرت فی الواقع ایک حقیقت ہے جے نظر انداز کر کے کام کرنے والا اُسی طرح نقصان اٹھا تا ہے جس طرح ہراُس شخص کو نقصان اٹھا تا پڑتا ہے جو حقائق سے آئے میں بند کر کے چلے۔ (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن جلد دوم، یونس، عاشیہ ۱۲۔ جلد سوم، النمل، عاشیہ ۸۔ الرّوم، عاشیہ ۸۔ جلد چارم، سبا، عاشیہ ۲۵)۔

# 17. Then We follow them up with those of latter. \*9



\*9 That is, this is a permanent law with Us. Just as denial of the Hereafter has proved disastrous for the nations of the past so it will always prove disastrous also for the nations of the future. No nation has been an exception to it before nor will any be so in the future.

9\* یعنی یہ ہمارا منتقل قانون ہے ۔ آخرت کا انکار جس طرح پہلی گذری ہوئی قوموں کے لئے تباہ کن ثابت ہوا ہے۔ اسی طرح آگے آنیوالی قوموں کے لئے بھی ہمیشہ تباہ کن ثابت ہوگا اس سے نہ کوئی قوم پہلے منتثنیٰ تھی نہ آئندہ کبھی ہوگی۔

18. Thus do We طالک نفعَل بِالْمُجُرِمِیْن ایسا ہی کیا کرتے ہیں ہم مجرمول with the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

| criminal | S. |
|----------|----|



19. Woe that Day to the deniers. \*10

خرابی ہے اسدن جھٹلانے والوں کیلئر 10\*



\*10 This sentence in the present context means: The fate they have met or will meet in the world, is not their real punishment; their real doom will descend on them on the Day of Decision. The punishment here is only in the nature of a person's being arrested when he commits one crime after the other fearlessly and is not inclined to mend and change his ways. The court where his case is to be decided and he is to be punished for all his misdeeds, will not be established in this world but in the Hereafter, and that indeed will be the real day of his ruin and disaster. (For further explanation, see E.Ns 5, 6 of Surah Al-Aaraf; E.N. 105 of Surah Houd).

10 \* یمال فقرہ اس معنی میں ارشاد ہوا ہے کہ دنیا میں اُن کا جو انجام ہوا ہے یا آئندہ ہوگا وہ اُن کی اصل سزا نہیں ہے، بلکہ اصلی تباہی تو اُن پر فیصلے کے دن نازل ہوگی۔ یماں کی پکڑتو صرف یہ حیثیت رکھتی ہے کہ جب کوئی شخص مسلسل جرائم کرما چلا جائے اور کسی طرح اپنی بگردی ہوئی روش سے بازینہ آئے تو آخر کار اسے گرفتار کر لیا جائے۔ عدالت، جمال اس کے مقدمے کا فیصلہ ہویا ہے اور اسے اِس کے تمام کر توتوں کی سزا دی جانی ہے، اس دنیا میں قائم نہیں ہوگی بلکہ آخرت میں ہوگی، اور وہی اُس کی تباہی کا اُصل دن ہوگا۔ (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن جلددوم، الاعراف، حواشی ۵- ۱- ہود، حاشیہ ۱۰۵)۔

**20.** Did We not create you from a which fluid worthless.



21. Then We kept it in a secure place. \*11





\*11 A secure place: The mother's womb in which the child is so firmly lodged as soon as it has been conceived and where such arrangements are made for its security and nourishment that abortion cannot take place unless there is a disaster, and even for artificial abortion extraordinary devices have to be adopted, which are both risky and harmful in spite of modern developments in medical science.

11\*یعنی رحم مادر، جس میں استقرارِ عل ہوتے ہی بچے کو اتنی مضبوطی کے ساتھ جا دیا جاتا ہے اور استے انتظامات اس کی حفاظت اور پرورش کے کیے جاتے ہیں کہ کسی شدید حادثے کے بغیراس کا اسقاط نہیں ہو سکتا، اور مصنوعی اسقاط کے لیے بھی غیر معمولی تدابیرا فتیار کرنی پڑتی ہیں جوفنِ طب کی جدید ترقیات کے باوجود خطرے اور نقصان سے فالی نہیں ہیں۔

22. For an appointed term. \*12

ایک وقت معین تک\_\*



\*12 The words qadar im-malum do not only mean that the term is appointed and fixed but they also contain the sense that it is known to Allah alone. About child, no one knows by any means how many months, days, hours, minutes and seconds it will remain in the mothers womb and what will be its exact and precise time of birth. Allah alone has fixed a specific term for every child and He alone knows it.

12\*اصل الفاظ میں قَدَرٍ مِنْ عَلُوْمِ ۔ اس کا صرف یہی مطلب نہیں ہے کہ وہ مدّت مقرر ہے ، بلکہ اس میں بد مفہوم بھی شامل ہے کہ اس کی مدّت الله ہی کو معلوم ہے۔ کسی بچے کے متعلق کسی ذریعہ سے بھی

انسان کو بیہ معلوم نہیں ہو سکتا کہ وہ کتنے مہینے، کتنے دن، کتنے ٹھنٹے اور کتنے منٹ اور سکنڈ ماں کے پہیٹ میں رہے گا، اور اس کا ٹھیک وقت ولادت کیا ہوگا۔ اللہ ہی نے ہر بچے کے لیے ایک خاص مدّت مقرر کی ہے اور وہی اس کو جانتا ہے۔

23. Then We did measure, excellent (are We) to measure. \*13

\*13 This is an express argument for the possibility of the life-after-death What is meant to be said is: When We had the power to shape and develop you into a perfect and complete man from an insignificant sperm-drop, how shall We be helpless to re-create you in some other way? Our this creation in consequence of which you exist as a living being, is a proof that We are excellent Possessors of power; We cannot be so helpless as to be unable to re-create you after having created you in the first instance.

13\* یہ حیات بعدِ موت کے امکان کی صریح دلیل ہے۔ الله تعالیٰ کے ارشاد کا مطلب یہ ہے کہ جب ہم ایک حقیر نطفے سے تمہاری ابتداکر کے تمہیں پورا انسان بنانے پر قادر تھے، توآخر دوبارہ تمہیں کسی اور طرح پیدا کر دینے پر کیوں قادر مذہوں گے؟ ہماری میہ تخلیق، جس کے نتیجے میں تم آج زندہ موجود ہو، خود اس بات کا ثبوت ہے کہ ہم بہت اچھی قدرت رکھنے والے ہیں، ایسے عابز نہیں ہیں کہ ایک دفعہ پیدا کر کے چھر تہیں پیدا نہ

24. Woe that Day to the deniers. \*14

وَيُلُ يَوْمَينٍ لِلْمُكَنِّدِينَ إِرْابِي عِمالان جَمالان والول

\*14 This sentence here gives the meaning that in spite of the

express argument for the possibility of life-after-death, the people who are denying it, may mock it as they may and look down upon its believers as people of antiquated ideas and whims, but when the Day comes which they are denying today, they will themselves know that it is a day of their own ruin and disaster.

14\* یہاں فقرہ اس معنی میں ارشاد ہوا ہے کہ حیات بعدِ موت کے امکان کی یہ صریح دلیل سامنے موجود ہوتے ہوئے بھی جولوگ اُس کو جھٹلا رہے ہیں، وہ آج اُس کا جتنا چاہیں مذاق اڑا لیں، اور جس قدر چاہیں اس کے ماننے والوں کو دقیا نوسی، تاریک خیال اور اوہام پرست قرار دیتے رہیں، مگر جب وہ دن آجائے گا جے یہ جھٹلا رہے ہیں توانہیں خود معلوم ہوجائے گاکہ یہ ان کے لیے تباہی کا دن ہے۔

25. Have We not made the earth a receptacle.

اَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ كِفَاتًا كِيانِين بنايا م نے زمین كوسمینے

26. For the living and the dead.

ا زندول اور مردول کو۔



27. And We placed in there lofty mountains gave you to drink sweet water. \*15

وَّجَعَلْنَا فِيهَا مَاوسِيَ شَمِختِ اور رکھ دینے ہم نے اس میں اونچے اونچے پہاڑ اور پلایا تم کو میٹھا



\*15 This is yet another argument for the possibility and reasonableness of the Hereafter. It is this very earth which since millions and millions of years has been sustaining and providing for countless different kinds of creatures. Every kind of vegetation and every kind of animal and man are living on it. To meet the requirements of all measureable treasures of provisions of different kinds are

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

coming out of its belly. Then it is on this very earth that countless members of all kinds of creatures die every day, but there exists a wonderful arrangement in that the dead bodies of all creatures are deposited in the same earth, and it again becomes ready for sustaining life and providing home to the new members of every species. This earth has not been shaped like a smooth-surfaced ball either, but here and there on it there have been set high mountains and mountain-ranges, which play an important role in causing the change of seasons and rainfall, the birth of rivers, creation of fertile valleys, growth of trees which supply timber, and provisions of a variety of minerals and stones. Then in the interior of this very earth, sweet water has been stored and on its surface rivers of sweet water have been arranged and also from the saline waters of the sea vapors of pure water are raised and caused to fall as rain from the sky. Is not all this an argument to prove that an All-Powerful Sovereign has created all this and He is not only All-Powerful but All-Knowing and All-Wise as well? Now, if this earth has been thus equipped and provisioned only by His power and wisdom, why should an intelligent man find it difficult to understand that the same Sovereign by His power can wind up this world and create another world on a new pattern, and the demand of His wisdom is that he should create another world after it so that He may call man to account for the deeds he has done in this world?

15\* یہ آخرت کے ممکن اور معقول ہونے پر ایک اور دلیل ہے ۔ یہی ایک کرہ زمین ہے جو کروڑوں اور اربول سالول سے بے مد و صاب مخلوقات کو اپنی گود میں لیے ہوئے ہے، ہر قسم کی نبا تات، ہر قسم کے حیوانات اور انسان اس پر جی رہے ہیں، اور سب کی ضروریات پوری کرنے کے لیے اِس کے پیٹ میں سے طرح طرح کے خوانے نکلتے چلے آرہے ہیں۔ پھریہی زمین ہے جس پر اِن تمام اقعام کی مخلوقات کے بے شار افرادروز مرتے ہیں، مگر ایسا بے نظیر انتظام کر دیا گیا ہے کہ سب کے لاشے اِسی زمین میں ٹھ کانے لگ جاتے ہیں اور یہ پھر ہر مخلوق کے نئے افراد کے جینے اور بسنے کے لیے تیار ہو جاتی ہے۔ اِس زمین کو سپاٹ گیند کی طرح بھی بناکر نہیں رکھ دیا گیا ہے بلکہ اس میں یہ جگہ جگہ پہاڑی سلسلے اور فلک ہوس پہاڑ قائم کیے گئے ہیں جن کا موسموں کے تغیرات میں، بارشوں کے برسنے میں، دریاوں کی پیدائش میں ، زرخیز وادیوں کے وجود میں ، برے برے شتیر فراہم کرنے والے درخوں کے اُگئے میں ، قسم تسم کے معدنیات اور طرح طرح کے پھروں کی فراہمی میں بہت بردا دخل ہے۔ پھراس زمین کے پیٹ میں میٹھا یانی پیداکیا گیا ہے، اِس کی پیٹے پر بھی بیٹھے یانی کی نہریں بہا دی گئی ہیں، اور سمندر کے کھارے یانی سے صاف سفرے بخارات اٹھا کر بھی نظرا ہوا پانی آسمان سے برسانے کا انتظام کیا گیا ہے۔ کیا یہ سب اِس بات کی دلیل نہیں ہے کہ ایک قادرِ مطلق نے بیر سب کچھ بنایا ہے، اور وہ محض قادر ہی نہیں ہے بلکہ علیم و حکیم بھی ہے؟ اب اگر اس کی قدرت اور حکمت ہی سے یہ زمین اِس سروسامان کے ساتھ اور اِن حکمتوں کے ساتھ بنی ہے توایک صاحبِ عقل آدمی کو یہ سمجھنے میں کیوں مشکل پیش آتی ہے کہ اُسکی قدرت اِس دنیا کی بساط لپیٹ کر پھر ایک دوسری دنیا نئے طرز پر بنا سکتی ہے، اور اُس کی حکمت کا تقاضا یہ ہے کہ وہ اِس کے بعدایک دوسری دنیا بنائے تاکہ انسان سے اُن اعال کا حیاب لے جواُس نے اِس دنیا میں کیے ہیں؟

28. Woe that Day وَيُلُ يَّوْمَبِنِ لِلْمُكَنِّبِيْنَ خِرابِي جِالدن جَمْلانِ والول اللهُ عَلاَيْ والول اللهُ عَلاَيْ فَاللهِ اللهُ عَلَيْ مِنْ اللهُ عَلَيْ عِلْمُ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلِيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَ

\*16 Here, this sentence signifies that the people who deny the coming of the Hereafter and regard it as impossible and irrational in spite of seeing these manifest signs of Allah's power and wisdom, may remain lost in their vain imaginations if they so like. But the day when all this takes place against their expectations, they will realize that they

have earned ruin on account of their own folly. 16\* یہاں یہ فقرہ اس معنی میں ارشاد ہوا ہے کہ جو لوگ خدا کی قدرت اور حکمت کے یہ کرشمے دیکھ کر بھی آخرت کے ممکن اور معقول ہونے کا انکار کر رہے ہیں اور اس بات کو جھٹلا رہے ہیں کہ خدا اِس دنیا کے بعد ایک دوسری دنیا پیداکرے گا اور اُس میں انسان سے اُس کے اعال کا صاب لے گا، وہ اپنی اِس خام خیالی میں مگن رہنا چاہتے ہیں تورہیں۔ جس روزیہ سب کچھاُن کی توقعات کے خلاف پیش آجائے گا اس روزاُنہیں پتہ چل جائے گاکہ انہوں نے یہ حاقت کر کے نود اپنے لیے تباہی مول لی ہے۔

اِنْطَلِقُوۡ ا اِلَى مَا كُنْتُمۡ بِهٖ ﷺ عِلو 11\*اس چيز کی طرف جے تم الله which you used to deny. used to deny.

\*17 After giving proofs of the coming of the Hereafter, now it is being stated how the deniers will be dealt with when it has actually taken place.

17\*اب آخرت کے دلائل دینے کے بعدیہ بتایا جارہا ہے کہ جب وہ واقع ہوجائے گی تووہاں اِن منکرین کا حثر کیا ہوگا۔

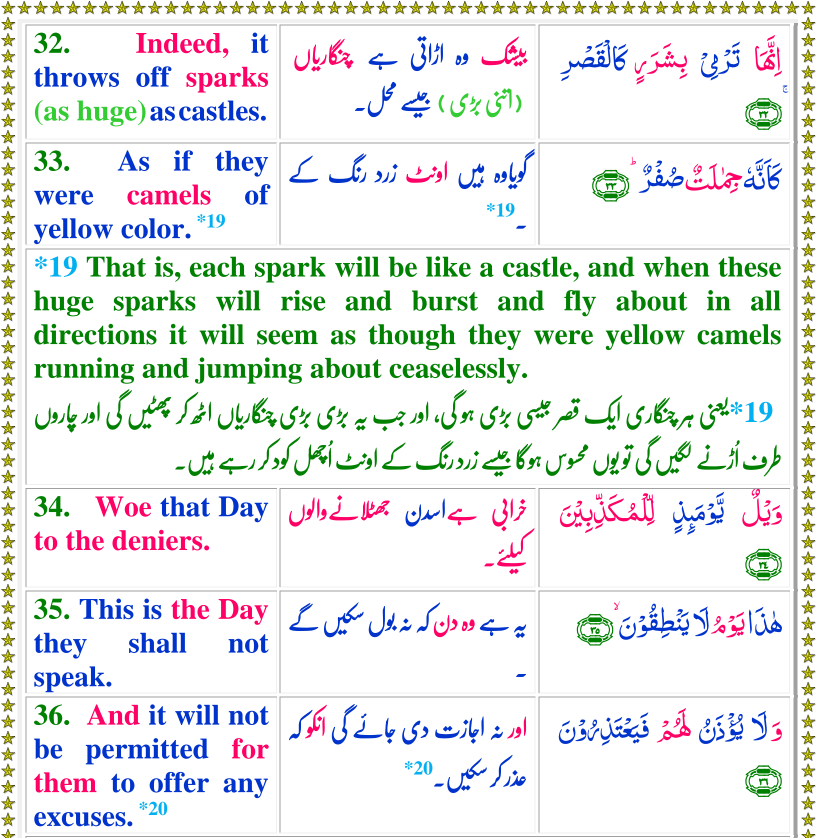
اِنْطَلِقُوٓ الله ظِلِّ ذِي ثَلْثِ عِلْو اس سايه كي طرف جكي بين Go off to the shadow which has ا تين شاخيل \_ \*18 three columns. \*18

\*18 Shadow: Shadow of smoke; three columns: Because when a big smoke arises, it is divided into several parts at the top.

18\*سایے سے مراد دھوئیں کا سابیہ ہے ۔ اور تین شاخوں کا مطلب یہ ہے کہ جب کوئی بہت برا دھواں المصتاہے تواوپر جاکر وہ کئی شاخوں میں تقسیم ہوجاتا ہے۔

31. Neither shade, nor availing against the flame.

لاَّ ظَلِيْلٍ وَّلَا يُغْنِي مِنَ لَهُ مُعندى چَاوَل اور نه بچانے



\*20 This will be their ultimate state at the time they will be entering Hell. Before this in the plain of Resurrection they will be offering all sorts of excuses, blaming others for their errors and proving their own selves to be innocent, abusing their leaders and guides who led them astray; so much so

that some of them will even disown their crimes shamelessly, as has been stated at several places in the Quran. But when their being criminals will have been established by every kind of evidence, and when their own hands and feet and limbs will have borne witness against them to prove their guilt fully, and when after fulfilling all requirements of justice rightly and truly, the sentence will be passed on them, they will be dumbfounded and no room will be left for them to offer any excuse. To refuse an opportunity or permission to offer an excuse, does not mean that judgment will be passed against them without giving them a chance for self defense, but it means that their guilt and crime will be proved to the fullest and they will not be able to offer any excuse after it.

20\* یہ اُن کی آخری مالت ہوگی ہو جہنم میں داخلہ کے وقت اُن پر طاری ہوگی۔ اُس سے پہلے میدانِ حشر میں تو یہ لوگ بہت کچھ کہیں گے، بہت ہی معذرتیں پیش کریں گے، ایک دوسرے پر اپنے قصوروں کا الزام دُال کر تود بے قصور بننے کی کوش کریں گے ، اپنے گراہ کرنے والے سرداروں اور پیشواوں کو گالیاں دیں گے ، حتیٰ کہ بعض لوگ پوری دُھٹائی کے ساتھ اپنے ہرائم کا الکارتک کر گزریں گے ، جیبا کہ قرآن مجید میں متعدد مقامات پر بیان ہوا ہے۔ مگر جب تمام شادتوں سے اُن کا مجرم ہونا پوری طرح ثابت کر دیا جائے گا، اور جب ان کے اپنے ہاتھ پاوں اور اُن کے اعضاء تک اُن کے ظلاف گواہی دے کر جُوتِ ہرم میں کوئی کسر نہ چوڑیں گے ، اور جب بالکل بجا اور ہر حق طریقے سے مدل وانصاف کے تمام تقاضے پورے کر کے انہیں سزا سنادی جائے گی تو وہ دم بخورہ جائیں گے اور ان کے لیے اپنی معذرت میں کچھ کہنے کی گنجائش باقی نہ رہ سادی جائے گی تو وہ دم بخورہ و جائیں گے اور ان کے لیے اپنی معذرت میں کچھ کہنے کی گنجائش باقی نہ رہ گیے ۔ عذر پیش کرنے کا موقع نہ دینے یا اس کی اجازت نہ دینے کا مطلب یہ نہیں ہے کہ مضائی کا موقع دیے بغیران کے خلاف فیصلہ صادر کر دیا جائے گا۔ بلکہ اس کا مطلب یہ نہیں گے۔ یہ این کا ہرم اِس طرح قطعی ناقا بلِ انکار مدتک ثابت کر دیا جائے گا کہ وہ اپنی معذرت میں کچھ نہ کہ سکیں گے۔ یہ ایہا ہی ہے بعیے ہم کھت

میں کہ میں نے اُس کو بولنے نہیں دیا، میں نے اس کی زبان بند کردی، اوراس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ میں نے اس پر ایسی حجت تام کی کہ اُس کے لیے زبان کھولنے یا کچھ بولنے کا کوئی موقع باقی مذرہا۔ to the deniers. 38. This is the Day هٰذَا يَوْمُ الْفَصْلِ جَمَعُنكُمْ الله على ب دن فيصل كا ـ جمع كيا ب of Decision. We ہم نے تکواور پیلے لوگوں کو۔ وَالْأَوَّلِينَ have gathered you and the former people. فَانَ كَانَ لَكُمْ كَيْلٌ إِنِي الرَّ تَمارِ إِن يَاسَ بِ كُونِي 39. So, if you have a plan, then plan عال تو مجھ سے کر چلو<sub>۔</sub> <sup>21\*</sup> against Me. \*21 \*21 That is, in the world you used every kind of deception and trick in self-interest. Now, if you have any trick to escape My punishment, you may use it to defeat Me and My plan. 21 \* یعنی دنیا میں توتم بہت مکاریاں اور چالبازیاں کرتے رہے، اب یہاں کوئی چال چل کر میری پکروسے چے سکتے ہو تو ذرا پچ کر دکھاؤنہ 40. Woe that Day وَيُلُ يَوْمَيِنٍ لِلْمُكَنِّدِينَ رِخابِي جِاسِن جَمْلانِ والول to the deniers. 41. Indeed, the اِنَّ الْمُتَّقِيْنَ فِيُ ظِلْلٍ البيثك رِميزگار 22\*(مول ك) righteous\*22 (shall سابوں میں اور چشموں میں ۔ be) amidst shades and springs.

\*22 As this world has been used here in contrast to the

deniers; the righteous here implies the people who refrained from denying the Hereafter and accepted it and passed their life in the world with the belief that in the Hereafter they would have to render an account of their word and deed and their conduct and character.

22\* چونکہ یہ لفظ یماں مُکَنِّ بِین (جھٹلانے والوں) کے مقابلہ میں استعال ہوا ہے اس لیے متقبوں سے مراد اس جگہ وہ لوگ ہیں جنوں نے آخرت کو جھٹلانے سے پر ہیز کیا اور اُس کو مان کر دنیا میں یہ سجھتے ہوئے زندگی بسر کی کہ ہمیں آخرت میں اپنے اقوال وافعال اور اپنے اغلاق وکر دار کی جواب دہی کرنی ہوگی۔

42. **And** fruits وَّفُوا كِهَ مِمَّا يَشُتَهُونَ فِي اللهِ اللهِ اللهِ عَوالكوم غوب مول ـ whatever they desire. 43. Eat and drink كُلُوا وَ اشْرَبُوا هَنِيْنَاً عِمَا كَاوَاور بِيو مزے سے اللے بدلے with your heart's میں ہو عمل تم کرتے رہے تھے۔ كُنْتُمْ تَعْمَلُون content for what you used to do. 44. Indeed, thus نَجْذِی ایشک ایسا می مم بدله دیت میں We reward the doers of good. وَيْلُ يَّوْمَيِنٍ لِلْمُكَنَّابِيْنَ خِرابِي جِالدن جَمْلانِ وَالول 45. Woe that Day to the deniers. \*23

\*23 Here this sentence means that one of their afflictions. as mentioned above, will be that they will be standing as culprits in the plain of Resurrection. Their crimes will have been proved and established openly and they will not be in a position even to open their mouths to put forward a plea in self defense, and shall ultimately become fuel of Hell.

Their other affliction, and by far the worse will be that they will see the same believers enjoying themselves in Paradise, whom they had been opposing and resisting and mocking throughout their lives as foolish, narrow-minded, mean and old fashioned people.

23\* یہاں یہ فقرہ اس معنی میں ارشاد ہوا ہے کہ اُن کے لیے ایک مصیبت تو وہ ہوگی جو اوپر بیان ہو چکی ہے کہ میدانِ حشر میں وہ مجرموں کی حیثیت سے کھوے ہوں گے، علی الاعلان ان کے جرائم اِس طرح ثابت کر دیے جائیں گے کہ ان کے لیے زبان کھولنے تک کا یا رانہ رہے گا، اور آخر کار جہنم کا ایندھن بن کر رہیں گے۔ دوسری مصیبت بالائے مصیبت بہ ہوگی کہ وہی ایان لانے والے جن سے اُن کی عمر بھر لوائی رہی، جنیں وہ بیوقوف اور تنگ خیال اور رجعت پسند کہتے رہے، جن کا وہ مذاق اُڑاتے رہے اور جنہیں اپنے نزدیک حقیرو ذلیل سمجھتے رہے، انہی کو وہ جنت میں مزے اڑاتے دیکھیں گے۔

46.  $Eat^{*24}$  and enjoy for a while, \*25 indeed, you are criminals.

كُلُوا وَتَمَتَّعُوا قَلِيلاً إِنَّكُمْ كَمَالُو 24\* أور فاندے المحالو تحورُا \*25 بیشک تم می مجرم ہو۔

للجُرِمُون 📵

\*24 In conclusion, these words are being addressed not only to the disbelievers of Makkah but to all disbelievers of the world.

24\*اب كلام ختم كرتے ہوئے نه صرف كفار مكه كوبلكه دنيا كے تمام كفاركو مخاطب كرتے ہوئے يہ كلمات ارشاد فرمائے جارہے ہیں۔

\*25 For a while: In their brief life of the world.

25\*يعني دنيا كي إس چندروزه زندگي ميں۔

47. Woe that Day to the deniers.

وَيُلُ يَوْمَبِنٍ لِلْمُكَنِّدِينَ الْرَابِي بِ الله جعظانے والوں

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



And when it is said to them, bow down (before Allah) they do not bow down.

جمکو (الله کے آگے) تو نہیں

وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ الْمُكُوا لِ الرجب كما باتا ہے ان سے كم يَرُ كَعُوْنَ شَ

\*26 Bowing before Allah: does not only imply worshipping Him but also means believing in the Messenger (peace be upon him) sent by Allah and in the Book revealed by Him and following and obeying His commands.

26\*الله کے آگے جھکنے سے مراد صرف اس کی عبادت کرنا ہی نہیں ہے ، بلکہ اس کے بھیج ہوئے رسول اور اس کی نازل کر دہ کتاب کو ماننا اور اس کے احکام کی اطاعت کرنا بھی اس میں شامل ہے۔

to the deniers.

وَيُلُ يَّوْمَبِنٍ لِلْمُكَنِّبِيْنَ إِنْ ابِي جِاسِن جَمِيْلا نِي والون **49. Woe that Day** 

50. Then in what after statement this will they believe. \*27

بَعْلَهُ الواب كونسى بات پراس كے بعد وہ ایان لائیں گے۔\*27

\*27 That is, the greatest message that could distinguish the truth from falsehood for man and show him right guidance, has been sent down in the shape of the Quran. If a person does not believe even after reading it or hearing it read, what else after this can show him the correct guidance? 27\*یعنی جو بردی سے بردی چیزانسان کو حق و باطل کا فرق سمجھانے والی اور ہدایت کا راستہ دکھانے والی ہو سکتی تھی وہ قرآن کی صورت میں نازل کر دی گئی ہے۔ اس کو پڑھ کریا سن کر بھی اگر کوئی شخص ایان نہیں لا تا تواس کے بعد پھراور کیا چیزایسی ہوسکتی ہے جواس کوراہِ راست پر لا سکے ؟