

Al-Adiat ٱلْعَدِيَت

بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحَمُنِ ٱلرَّحِيمِ

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

#### **Name**

The Surah has been so entitled after the word *al-adiat* with which it opens.

### **Period of Revelation**

Whether it is a Makki or a Madani Surah is disputed. Abdullah bin Masud, Jabir, Hasan Basri, Ikrimah, and Ata say that it is Makki. Anas bin Malik, and Qatadah say that it is Madani; and from Ibn Abbas two views have been reported, first that it is a Makki Surah, and second that it is Madani. But the subject matter of the Surah and its style clearly indicate that it is not only Makki but was revealed

in the earlier stage of Makkah.

## **Theme and Subject Matter**

Its object is to make the people realize how evil man becomes when he denies the Hereafter, or becomes heedless of it, and also to warn them that in the Hereafter not only their visible and apparent deeds but even the secrets hidden in their hearts too will be subjected to scrutiny.

For this purpose the general chaos and confusion prevailing in Arabia, with which the whole country was in turmoil, has been presented as an argument. Bloodshed, looting and plunder raged on every side. Tribes were subjecting tribes to raids, and no one could have peaceful sleep at night from fear that some enemy tribe might raid his settlement early in the morning. Every Arab was fully conscious of this state of affairs and realized that it was wrong. Although the plundered bemoaned his miserable, helpless state and the plunderer rejoiced, yet when the plunderer himself was plundered, he too realized how abject was the condition in which the whole nation was involved. Referring to this very state of affairs, it has been said: Unaware of the second life after death and his accountability before God in it, man has become ungrateful to his Lord and Sustainer. He is using the powers and abilities given by God for perpetrating tyranny and pillage; blinded by the love of worldly wealth he tries to obtain it by every means, however impure and filthy, and his own state itself testifies that by abusing the powers bestowed by his Lord he is being ungrateful to Him. He would never have behaved so, had he known the time when the dead will be raised from the graves, and when the

intentions and motives with which he had done all sorts of deeds in the world, will be exposed and brought out before everyone to see. At that time the Lord and Sustainer of men shall be well informed of what one had done and what punishment or reward one deserved.

نام پہلے ہی لفظ العدیٰت کو اس کا نام قرار دیا گیا ہے۔ زمانہ نزول اس کے مکی اور مدنی ہونے میں اختلاف ہے۔ حضرت عبد الله بن مسعود، جابر، حن بصری، عکر مہ اور عطاء کہتے ہیں کہ بیہ مکی ہے۔ حضرت انس بن مالک اور قادہ کہتے ہیں کہ مدنی ہے اور حضرت ابن عباس سے دو قول منقول ہوئے ہیں ایک بیہ کہ سورت مکی ہے اور دوسرا بیہ کہ مدنی ہے لیکن سورت کا مضمون اور انداز بیان صاف بتا رہا ہے کہ بیہ نہ صرف مکی ہے بلکہ مکہ کے ہمی ابتدائی دورکی نازل ہوئی ہے۔

# موضوع اور مضمون

اس کا مقصود لوگوں کو یہ سمجھانا ہے کہ انسان آخرت کا منکریا اس سے فافل ہوکر کلیبی اظلاقی کہتی میں گر جانا ہے، اور ساتھ ساتھ لوگوں کو اس بات سے خبردار بھی کرنا ہے کہ آخرت میں صرف ان کے ظاہری افعال ہی کی نہیں بلکہ ان کے دلوں میں چھے ہوئے اسرار تک کی جانچ پرتبال ہوگی۔ اس مقصد کے لیے عرب میں پھیلی ہوئی اس عام بدامنی کو دلیل کے طور پر پلیش کیا گیا ہے جس سے سارا ملک تنگ آیا ہوا تھا۔ ہر طرف کشت و خون برپا تھا۔ لوٹ مار کا بازار گرم تھا۔ قبیلوں پر قبیلیے چھاپے مار رہے تھے اور کوئی شخص بھی رات چین سے نہیں گزار سکتا تھا کیونکہ ہر وقت یہ کھٹکا لگا رہتا تھا کہ کب کوئی دشمن صبح سویرے اس کی بہتی پر ٹوٹ پریٹ سے نہیں گزار سکتا تھا کہ جو عرب کے سارے ہی لوگ جانتے تھے اور اس کی قباحت کو محوس کرتے تھے۔ اگرچہ لگنے والا اس پر خوش ہوتا تھا، لیکن جب کسی وقت لوٹنے والا اس پر خوش ہوتا تھا، لیکن جب کسی وقت لوٹنے والے مبتلا کی شامت آ جاتی تھی تو وہ بھی یہ محوس کر لیتا تھا کہ یہ کلیبی بری عالت ہے جس میں ہم لوگ مبتلا والے کی شامت آ جاتی تھی تو وہ بھی یہ محوس کر لیتا تھا کہ یہ کلیبی بری عالت ہے جس میں ہم لوگ مبتلا والے کی شامت آ جاتی تھی تو وہ بھی یہ محوس کر لیتا تھا کہ یہ کلیبی بری عالت ہے جس میں ہم لوگ مبتلا میں۔ اس صورتحال کی طرف اشارہ کر کے یہ بتایا گیا ہے کہ موت کے بعد دوسری زندگی اور اس میں خدا کے ہیں۔ اس صورتحال کی طرف اشارہ کر کے یہ بتایا گیا ہے کہ موت کے بعد دوسری زندگی اور اس میں خدا کے ہیں۔ اس صورتحال کی طرف اشارہ کر کے یہ بتایا گیا ہے کہ موت کے بعد دوسری زندگی اور اس میں خدا کے

صفور جواب دہی سے ماواقت ہوکر انسان اپنے رب کا ماشکرا ہوگیا ہے، وہ فداکی دی ہوئی قوتوں کو ظلم و ستم اور فارت گری کے لیے استعال کر رہا ہے، وہ مال و دولت کی محبت میں اندھا ہوکر ہر طریقے سے اسے ماصل کرنے کی کوشش کرتا ہے، نواہ وہ کئیا ہی مایاک اور گھناؤما طریقہ ہو، اور اس کی مالت نود اس بات کی گواہی دے رہی ہے کہ وہ اپنے رب کی عطاکی ہوئی قوتوں کا فلط استعال کر کے ماشکری کر رہا ہے۔ اس کی یہ روش ہر گزنہ ہوتی اگر وہ اس وقت کو جانتا ہوتا جب قبروں سے زندہ ہوکر اٹھنا ہوگا، اور جب وہ ارادے اور وہ افراض و مقاصد تک دلوں سے نکال کر سامنے رکھ دی جائیں گے جن کی تحریک سے اس نے دنیا میں طرح طرح کے کام کیے تھے۔ اس وقت انسانوں کے رب کو نوب معلوم ہوگا کہ کون کیا کر کے آیا ہے اور کس کے ساتھ کیا برناؤ کیا جاتا ہوتا ہے۔

\*1 There is no indication in the words of the verse to show whether those who run imply the horses; only the word wal-adiyat (by, those who run) has been used. That is why the commentators have disputed as to what is implied by those who run. One section of the companions and their immediate successors has been to think that it implies the horses; another section says that it implies the camels. But since the peculiar sound called dabh is produced only by the panting, snorting horses, and the following verses also in which mention has been made of striking sparks and raiding a settlement early at dawn and raising clouds of

dust, apply only to the horses, most scholars are of the opinion that horses are meant. Ibn Jarir says: Of the two views this view is preferable that by "those who run" horses are implied, for the camel does not breathe hard in running, it is the horse which does so, and Allah has said: By those runners which pant and breathe hard in running. Imam Razi says: The words of these verses proclaim that horses are meant, for the sound of dabh (panting breath) is only produced by the horses, and the act of striking sparks of fire with the hoofs too is associated with the horses, and, likewise, mounting of a raid early at dawn is easier by means of the horses than by other animals.

\*1\*\*

\*1\*\*

\*1\*\*

\*1\*\*

\*1\*\*

\*1\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*

\*1 ایت کے الفاظ میں یہ تصریح نہیں ہے کہ دوڑنے والوں سے مراد گھوڑے ہیں ، بلکہ صرف وَالْعٰدِیٰت (قعم ہے دوڑنے والوں کی) فرمایا گیا ہے۔ اسی لیے مفسرین کے درمیان اس باب میں انتلاف ہوا ہے کہ دوڑنے والوں سے مراد کیا ہے۔ صحابہ و تابعین کا ایک گروہ اِس طرف گیا ہے کہ اس سے مراد گھوڑے ہیں ،اور ایک دوسرا گروہ یہ کہتا ہے کہ اس سے مراد اونٹ ہیں ۔ لیکن چونکہ دوڑتے ہوئے وہ خاص قسم کی آواز جے ضَبْح کہتے ہیں، گھوڑوں ہی کی شدّتِ تنفس سے نکلتی ہے، اور بعد کی آیات بھی جن میں چنگاریاں جھاڑنے اور صبح سویرے کسی بستی پر چھاپیہ مارنے اور وہاں گرد اُڑانے کا ذکر آیا ہے، گھوڑوں ہی پر راست آتی ہیں، اس لیے اکثر محققین نے اس سے مراد گھوڑے ہی لیے ہیں۔ ابن جریر کہتے ہیں کہ '' دونوں اقوال میں سے یہ قول ہی قابل ترجیج ہے کہ دوڑنے والوں سے مراد گھوڑے ہیں ، کیونکہ اونٹ ضَبح نہیں کرتا، گھوڑا ہی ضَبْح کیا کرتا ہے ، اور الله تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ اُن دوڑنے والوں کی قلم جو دوڑتے ہوئے ضَبْح کرتے میں۔" امام رازی کہتے ہیں کہ ''اِن آیا ت کے الفاظ لِکار لِکار کر کہہ رہے ہیں کہ مراد گھوڑے ہیں ، کیونکہ ضَبْح کی آواز گِھوڑے کے سواکسی سے نہیں نکلتی ، اور آگ جھاڑنے کا فعل بھی پتھروں پر سموں کی ٹاپ پڑنے

کے سواکسی اور طرح کے دوڑنے سے نہیں ہوتا، اور اسی طرح صبح سویرے چھاپیہ مارنا بھی دوسرے جانوروں

کی بہ نسبت گھوڑوں ہی کے ذریعہ سے سہل ہوتا ہے۔"

| 2.                | The | en | produce  |
|-------------------|-----|----|----------|
| spa               | rks | by | striking |
| (their hoofs). *2 |     |    |          |





\*2 Strike sparks: indicates that the horses run in the dead of night, for the sparks struck by their hoofs become conspicuous only at night.

\*2 چنگاریاں جھاڑنے کے الفاظ اس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ یہ گھوڑے رات کے وقت دوڑتے ہیں، کیونکہ رات ہی کوان کی ٹاپوں سے جھڑنے والے شرارے نظرآتے ہیں۔

Then charge suddenly morning.\*3





\*3 The practice among the Arabs was that when they had to mount a raid on a settlement, they marched out in the night so as to take the enemy by surprise; then they would launch a sudden attack early in the morning so that everything became visible in the light of day, and at the same time it did not become so bright that the victim could notice their movement from a distance and be ready to meet the offensive.

3\*اہل عرب کا قاعدہ تھاکہ جب کسی بستی پر اُنہیں چھاپہ مارنا ہوتا تورات کے اندھیرے میں عل کر جاتے تا کہ دشمن خبردار نہ ہو سکے ، اور صبح سویرے ایانک اُس پر ٹوٹ پڑتے تھے تاکہ صبح کی روشنی میں ہر چیز نظر آ سکے ، اور دن اتنا زیادہ روش بھی نہ ہوکہ دشمن دور سے ان کوآنا دیکھ لے اور مقابلہ کے لیے تیار ہو جائے۔

4. Then raise up thereby dust.

5. Then penetrate thereby into the midst (of enemy).

مچراڑاتے ہیں اس سے گرد۔

چر جا گھتے ہیں اس حالت میں مجمع میں ( دشمن کے )۔





6. Indeed, mankind is to his Lord very ungrateful. \*4





\*4 This is for which an oath has been sworn by the horses, which run with panting breath and dash off sparks at night, then raising dust rush to assault a settlement at dawn and penetrate into the enemy host. It is astonishing to note that a large number of the commentators have taken these horses to imply the horses of the Muslim fighters and the enemy host to imply the host of disbelievers, whereas the oath has been sworn to impress the point that man is highly ungrateful to his Lord. Now, obviously, in the course of Jihad for the sake of Allah, the rushing forth of the fighters' horses and their assaulting a host of disbelievers all of a sudden, does not at all support the point that man is ungrateful to his Lord, nor the following sentences, viz. man himself is a witness to it, and he loves the worldly wealth with all his heart, apply to the people who go out to fight in the cause of Allah. Therefore, one will have to admit that the oaths sworn in the first five verses of this Surah, refer, in fact, to the general bloodshed, looting and plunder prevalent in Arabia at that time. In the pre-Islamic days of ignorance the night was a very dreadful thing: in it the people of every tribe and settlement apprehended the danger of a sudden attack by some unknown enemy, and when the light of day appeared they would heave a sigh of relief that the night had passed in peace. The tribes did not fight only retaliatory wars but different tribes also raided others in order to deprive them of their worldly goods and

herds and to capture their women and children to be made slaves. This kind of tyranny and plunder was carried out mostly by means of the horses, which Allah is presenting here as an argument for the fact that man is ungrateful to his Lord. That is the powers which man is employing for fighting, shedding blood and plundering had not been given him by God for this purpose. Therefore this indeed is sheer ingratitude that the resources granted by Allah and the power given by Him should be used for causing chaos and corruption to spread in the earth, which Allah abhors.

4\* یہ ہے وہ بات جس پر اُن گھوڑوں کی قسم کھائی گئی ہے جورات کو پھنکارے مارتے اور چنگاریاں جھاڑتے ہوئے دوڑتے ہیں، پھر صبح سویرے غبار اُڑائے ہوئے کسی بستی پر جا پڑتے ہیں اور مدافعت کرنے والوں کی جاعت میں قص جاتے ہیں۔ تعجب اِس پر ہوتا ہے کہ اکثر مفسرین نے ان گھوڑوں سے مراد غازیوں کے گھوڑے لیے ہیں اور جس مجمع میں ان کے جا تھنے کا ذکر کیا گیا ہے اُس سے مراد اُن کے نزدیک کفار کا مجمع ہے۔ مالانکہ بیر قسم اِس بات پر کھائی گئی ہے کہ "انسان اپنے ربّ کا بردا نا شکرا ہے۔" اب بیر ظاہر ہے کہ جاد فی سبیل الله میں غازیوں کے گھوڑوں کی دوڑ دھوپ اور کفار کے کسی مجمع پر اُن کا ٹوٹ برنا اِس امر پر کوئی دلالت نہیں کرنا کہ انسان اینے رب کا ناشکرا ہے ، اور یہ بعد کے یہ فقرے کہ انسان اپنی ناشکری پر خود گواہ ہے اور وہ مال و دولت کی محبت میں بری طرح مبتلا ہے ، اُن لوگوں پر چیاں ہوتے ہیں کہ جو خدا کی راہ میں جماد کرنے کے لیے نکلتے ہیں۔ اس لیے لا محالہ یہ ماننا رہے گاکہ اس سورہ کی ابتدائی یانچ آیات میں جو قسمیں کھائی گئی ہیں اُن کا اشارہ دراصل اُس عام کشت و نون اور غارت گری کی طرف ہے جو عرب میں اُس وقت بریا تھی۔ جاہلیت کے زمانے میں رات ایک بہت خوفناک چیز ہوتی تھی جس میں ہر قبیلے اور بستی کے لوگ یہ خطرہ محوس کرتے تھے کہ نہ معلوم کونسا دشمن اُن پر چڑھائی کرنے کے لیے آرہا ہو، اور دن کی روشنی نمودار

ہونے پر وہ اطمینان کا سانس کیتے تھے کہ رات خیریت سے گزر گئی۔ وہاں قبیلوں کے درمیان محض انتقامی

لوائیاں ہی نہیں ہوتی تھیں ، بلکہ مختلف قبیلے ایک دوسرے پر اِس غرض کے لیے بھی چھاپے مارتے

رہتے تھے کہ ان کی دولت لوٹ لیں، ان کے مال مویشی ہانک لیے جائیں ، اور ان کی عورتوں اور بچوں کو غلام بنالیں۔ اس ظلم وستم اور غارت گری کو، جوزیادہ تر گھوڑوں پر سوار ہوکر ہی کی جاتی تھی، اللہ تعالیٰ اِس امر کی دلیل کے طور پر پیش کر رہا ہے کہ انسان اپنے ربّ کا برا نا شکرا ہے۔ یعنی جس طاقت کووہ جنگ وجدل اور غارت گری میں استعال کر رہا ہے وہ الله تعالیٰ نے اُسے اِس لیے تو نہیں دی تھی کہ اس سے یہ کام لیا جانے۔ پس در حقیقت بیر بہت برسی ماشکری ہے کہ اللہ کے دیے ہونے اِن وسائل اور اس کی بخثی ہوئی اِن طاقتوں کو اُس فساد فی الارض میں استعال کیا جائے جو الله کوسب سے زیادہ ما پسند ہے

7. And indeed he, to that, is himself a witness. \*5

وَإِنَّهُ عَلَى ذَٰلِكَ لَشَهِينٌ ﴿ اور بيثك وه اس يه فود كواه



\*5 That is his own conscience and his own deeds are a witness to it; then there are many disbelievers also who by their own tongue express their ingratitude openly, for they do not even believe that God exists to say nothing of acknowledging His blessings for which they may have to render gratitude to Him.

5 \* یعنی اُس کا ضمیراِس پر گواہ ہے ، اُس کے اعال اِس پر گواہ ہیں، اور بہت سے کافرانسان خود اپنی زبان سے علانیہ نا شکری کا اظہار کرتے ہیں ، کیونکہ ان کے نزدیک خدا ہی سرے سے موجود نہیں کجا کہ وہ اپنے اوپر اس کی کسی نعمت کا اعتراف کریں اور اس کا شکر اپنے ذیعے لازم سمجھیں۔

8. And indeed he, for the love of the worldly wealth, is very intense. \*6



\*6 Literally He is most ardent in the love of *khair*. But the word khair is not only used for goodness and virtue in Arabic but also for worldly wealth. In Surah Al-Baqarah,

Ayat 180, khair has been used in the meaning of worldly wealth. The context itself shows where khair has been used in the sense of goodness and where in that of worldly goods. The context of this verse clearly shows that here khair means worldly wealth and not virtue and goodness. For about the man who is ungrateful to his Lord and who by his conduct is himself testifying to his ingratitude it cannot be said that he is very ardent in the love of goodness and virtue.

6\*اصل الفاظ میں وَاِنَّهُ لِحُبِّ الْحَابِيْ لَشَدِيْدٌ لِ اس فقرے كا لفظى ترجمہ يه ہو گاكه " وہ خيركى محبت ميں بہت سخت ہے۔" لیکن عربی زبان میں خیر کا لفظ نیکی اور بھلائی کے لیے مخصوص نہیں ہے بلکہ مال و دولت کے لیے بھی استعال ہوتا ہے ۔ چنانچہ سورہ بقرہ آیت ۱۸۰ میں خیر بمعنی مال و دولت ہی استعال ہوا ہے۔ یہ بات کلام کے موقع و محل سے معلوم ہوتی ہے کہ کھال خیر کا لفظ نیکی کے معنی میں ہے اور کھال مال و دولت کے معنی میں۔ اِس آیت کے سیاق و سباق سے خود ہی ہیہ ظاہر ہورہا ہے کہ اِس میں خیر مال و دولت کے معنی میں ہے نہ کہ بھلائی اور نیکی کے معنی میں، کیونکہ جو انسان اپنے ربّ کا ناشکرا ہے اور اپنے طرزِ عمل سے خود اپنی ناشکری پر شمادت دے رہا ہے ، اُس کے بارے میں یہ نہیں کیا جا سکتا کہ وہ نیکی اور جعلائی کی محبت میں بہت سخت ہے

9. So does he not know when shall be brought out that which is in the graves. \*7

اَفَلَا يَعُلَمُ إِذَا بُعُثِرَ مَا فِي الوَكيانين وه جانتا جب ثكالا جائے گا وہ جو قبرول میں ہے۔

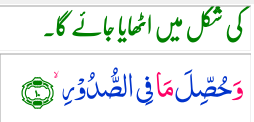
الْقُبُورِي ﴿

\*7 That is, the dead men will be raised back as living men from whatever state and wherever they would be lying buried in the earth.

7\* یعنی مرے ہوئے انسان جمال جس مالت میں مجھی پردے ہول کے وہاں سے اُن کو نکال کر زندہ انسانوں

10. And shall be made manifest that which is in the breasts.\*8

اور ظاہر کر دیا جائے گا وہ جو سینوں میں ہے۔ 8\*



\*8 That is all the intentions, aims and objects, ideas and thoughts and the motives behind acts and deeds that lie hidden in the hearts will be exposed and examined in order to sort out the good from the evil. In other words judgment will not be passed only on the apparent and superficial as to what a man practically did but the secrets hidden in the hearts will also be brought out to see what were the intentions and motives under which a man did what he did. If man only considers this, he cannot help admitting that real and complete justice cannot be done anywhere except in the court of God. Secular laws of the world also admit in principle that a person should not be punished merely on the basis of his apparent act but his motive for so acting also should be seen and examined. But no court of the world has the means by which it may accurately ascertain the motive and intention. This can be done only by God: He alone can examine the underlying motives behind every apparent act of man as well as take the decision as to what reward or punishment he deserves. Then, as is evident from the words of the verse, this judgment will not be passed merely on the basis of the knowledge which Allah already has about the intentions and motives of the hearts, but on Resurrection Day these secrets will be exposed and brought out openly before the people and after a thorough scrutiny

in the court it will be shown what was the good in it and what was the evil. That is why the words hussila ma fissudur have been used. Tahsil means to bring out something in the open, and to sort out different things from one another. Thus, the use of tahsil concerning hidden secrets of the hearts contains both the meanings: to expose them and to sort out the good from the evil. This same theme has been expressed in Surah At-Tariq, thus: The Day the hidden secrets are held to scrutiny. (verse 9). 8\*یعنی دلوں میں جوارادے اور نتیتیں ، جو اغراض و مقاصد، جو خیالات و افکار ، اور ظاہری افعال کے جیجیے جو باطنی محر کات (Motives) چھیے ہوئے ہیں وہ سب کھول کر رکھ دیے جائیں گے اور ان کی جانچ برہ ال کر کے اچھائی کو الگ اور برائی کو الگ چھانٹ دیا جائے گا۔ بالفاظِ دیگر فیصلہ صرف ظاہر ہی کو دیکھ کر نہیں کیا جانے گاکہ انسان نے علا کیا کچھ کیا، بلکہ دلوں میں چھیے ہونے رازوں کو بھی نکال کریہ دیکھا جانے گا کہ جوجو کام انسان نے کیے وہ کس نبیت سے اور کس غرض سے کیے۔ اس بات پر اگر انسان غور کرے تو وہ یہ نسلیم کیے بغیر نہیں رہ سکتا کہ اصلی اور مکل انصاف خدا کی عدالت کے سوا اور کہیں نہیں ہو سکتا۔ دنیا کے لا دینی ٰ قوانین بھی اصولی حیثیت سے یہ ضروری سمجھتے ہیں کہ کسی شخص کے محض ظاہری فعل کی بنا پر اُسے سزا نہ دی جائے بلکہ یہ بھی دیکھا جائے کہ اُس نے کس نیت سے وہ فعل کیا ہے۔ لیکن دنیا کی کسی عدالت کے یاس بھی وہ ذرائع نہیں ہیں جن سے وہ نیت کی ٹھیک ٹھیک محقیق کر سکے۔ یہ صرف اور صرف خدا ہی کر سکتاہے کہ انسان کے ہرظاہری فعل کے پیچے جو باطنی محر کات کار فرما رہے ہیں ان کی بھی جانچ پڑتا ل کر ے اور اس کے بعدیہ فیصلہ کرے کہ وہ کس جزایا سزا کا متحق ہے۔ پھر آیت کے الفاظ یہ ظاہر کرتے ہیں کہ یہ فیصلہ محض الله کے اُس علم کی بنا پر نہیں ہو گا جو وہ دلوں کے ارادوں اور نیتوں کے بارے میں سپلے ہی سے رکھتا ہے، بلکہ قیامت کے روز اِن رازوں کو کھول کر علانیہ سامنے رکھ دیا جائے گا اور کھلی عدالت میں جانج رِدْنَال كركے يه دكھا ديا جائے گاكہ ان ميں خيركيا تھى اور شركيا تھا۔ اِسى ليے حُصِّلَ مَا فِي الصَّدُورِ ك الفاظ استعال کیے گئے ہیں۔ تحصیل کے معنی کسی چیز کو نکال کر باہر لانے کے بھی ہیں، مثلاً چھلکا آثار کر مغز

نکالنا، اور مختلف قسم کی چیزوں کو چھانیٹ کر ایک دوسرے سے الگ کرنے کے لیے بھی یہ لفظ بولا جاتا ہے ۔ المذا دلوں میں چھیے 'ہوئے اسرار کی تحصیل میں بیہ دونوں باتیں شامل ہیں۔ اُن کو کھول کر ظاہر کر دینا بھی ، اور ان کو چھانٹ کر ہرائی اور بھلائی کو الگ کر دینا بھی۔ یہی مضمون سورہ طارق میں اس طرح بیان کیا گیا ہے کہ يَوْمَ تُبْلَى السَّرَ آئِرُ۔ "جس روز پوشيره أسرار كي جانچ بربال موگى۔ "(آيت ٩)۔

### 11. **Indeed their** Lord, of them on that day, shall be well informed. \*9

اِنَّ سَبَّهُمْ بِهِمْ يَوْمَبِنِ البيك ان كارب ان سے اس دن نوب واقت ہو گا۔ 9\*



\*9 That is, He will be knowing well who is who, and what punishment or reward he deserves.

9\* یعنی اُس کوخوب معلوم ہو گاکہ کون کیا ہے اور کس سزایا جزا کا مستی ہے۔

