

At-Taghabun ٱلتَّغَابُن

بِسَمِ ٱللهِ ٱلرَّحَمن ٱلرَّحِيمِ

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

## **Name**

The Surah takes its name from the sentence *Dhalika yaum-ut taghabun* of verse 9, thereby implying that it is the Surah in which the word at *taghabun* has occurred.

## **Period of Revelation**

Muqatil and Kalbi say that it was partly revealed at Makkah and partly at Al-Madinah. Abdullah bin Abbas and Ata bin Yasar say that verses 1-13 were revealed at Makkah and verse 14-18 at Al-Madinah. But the majority of commentators regard the whole of the surah as a Al-

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Madinan revelation. Although there is no internal evidence to help determine its exact period of revelation, yet a study of its subject matter shows that it may have been revealed at an early stage at Al-Madinah. That is why it partly resembles the Makkan Surahs and partly the Madinan Surahs.

## **Theme and Subject Matter**

The theme of this Surah is invitation to the faith and obedience (to Allah) and the teaching of good morals. The sequence followed is that the first four verses are addressed to all men; verses 5-10 to those men who do not believe in the invitation of the Quran; and verses 11-18 to those who accept and believe in this invitation.

In the verses addressed to all men, they have been made aware in a few brief sentences of the four fundamental truths:

First, that the universe in which they live is not Godless, but its Creator, Master and Ruler is an All Powerful God, and everything in it testifies to His being most Perfect and absolutely faultless.

Second, that the universe is not without purpose and wisdom, but its Creator has created it with truth, no one should be under the delusion that it is a mock show, which began without a purpose and will come to an end without a purpose.

Third, that the excellent form that God has created you with and the choice that He has given to you to choose between belief and unbelief is not a useless and meaningless activity so that it may be of no consequence whether you

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

choose belief or unbelief. In fact, God is watching as to how you exercise your choice.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Fourth, that you have not been created irresponsible and un-answerable. You have to return ultimately to your Creator, and have to meet the Being who is aware of everything in the universe, from Whom nothing is hidden, to Whom even the innermost thoughts of the minds are known.

After stating these four fundamental truths about the universe and man, the address turns to the people who adopted the way of unbelief, and their attention is drawn to a phenomenon which has persisted throughout human history, namely that nation after nation has arisen and ultimately gone to its doom. Man by his intellect and reason has been explaining this phenomenon in a thousand ways, but Allah tells the real truth and declares that the fundamental causes of the destruction of the nations were only two:

First, that they refused to believe in the Messengers whom He sent for their guidance, with the result that Allah too left them to themselves, and they invented their own philosophies of life and went on groping their way from one error to another.

Second, that they also rejected the doctrine of Hereafter, and thought this worldly life to be an end in itself, and that there was no life hereafter when they would have to render an account of their deeds before God. This corrupted their whole attitude towards life, and their impure morals and character so polluted the world that eventually the scourge

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

of God itself had to descend and eliminate them from the scene.

After stating these two instructive truths of human history, the deniers of the message of truth have been admonished to wake up and believe in Allah, His Messenger and the light of guidance that Allah has sent in the form of the Quran if they want to avoid the fate met by the former peoples. Besides, they have been warned that the Day shall eventually come when all the former and the latter generations will be collected at one place and the fraud and embezzlement committed by each will be exposed before all mankind. Then the fate of each man will be decided finally on the basis as to who had adopted the path of the faith and righteousness and who had followed the way of disbelief and denial of the truth. The first group shall deserve eternal Paradise and the second shall be doomed to everlasting Hell.

Then, addressing those who adopt the way of the faith, a few important instructions have been given:

First, that whatever affliction befalls a person in the world, it befalls him by Allah's leave. Whoever in this state of affliction remains steadfast to the faith, Allah blesses his heart with guidance; otherwise although the affliction of the one who in confusion or bewilderment turns away from the path of the faith, cannot be averted except by Allah's leave, yet he becomes involved in another, the greatest affliction of all, namely that his heart is deprived of the guidance of Allah.

Secondly, that the believer is not required to affirm the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

faith with the tongue only, but after the affirmation of the faith he should practically obey Allah and His Messenger. If he turns away from obedience he would himself be responsible for his loss, for the Messenger of Allah (peace be upon him) has become absolved from the responsibility after having delivered the message of truth.

Thirdly, that the believer should place his trust in Allah alone and not in his own power or some other power of the world.

Fourthly, that the worldly goods and children are a great trial and temptation for the believer, for it is their love which generally distracts man from the path of faith and obedience. Therefore, the believers have to beware some of their children, and wives lest they become robbers for them on the way of God directly or indirectly; and they should spend their wealth for the sake of God so that their self remains safe against the temptations of Satan.

Fifthly, that every man is responsible only to the extent of his power and ability. Allah does not demand that man should exert himself beyond his power and ability. However, the believer should try his best to live in fear of God as far as possible, and should see that he does not transgress the bounds set by Allah in his speech, conduct and dealings through his own negligence.

مام آیت نمبر9 کے فقرے ذٰلِک یَوُمُ التَّغَابُنُ سے مانوذ ہے۔ یعنی وہ سورۃ جس میں لفظ تغابن آیا ہے۔ زمانۂ نزول

مقاتل اور کلبی کہتے ہیں کہ اس کا کچھ حصہ مکی ہے اور کچھ مدنی۔ حضرت عبداللہ بن عباس اور عطاء بن یسار

کہتے ہیں کہ ابتدا سے آیت 13 تک مکی ہے اور آیت 14 سے آخر سورۃ تک مدنی۔ مگر مفسرین کی اکثریت پوری سورۃ کو مدنی قرار دیتی ہے۔ اگر چہ اسمیں کوئی اشارہ ایسا نہیں پایا جاتا جس سے اس کا زمانہ نزول متعین کیا جاسکتا ہو، لیکن مضمون کلام پر غور کرنے سے اندازہ ہوتا ہے کہ غالباً یہ مدینہ طبیبہ کے ابتدائی دور میں نازل ہوئی ہوگی۔ اسی وجہ سے اس میں کچھ رنگ مکی سورتوں کا سا اور کچھ مدنی سورتوں کا سا پایا جاتا ہے۔ موضوع اور مضمون

اس سورہ کا موضوع ایمان و طاعت کی دعوت اور اخلاق حسنہ کی تعلیم ہے۔ کلام کی ترتیب یہ ہے کہ پہلی چار آیتوں کا خطاب تمام انسانوں سے ہے ، پھر آیت 5 سے 10 تک ان لوگوں سے خطاب کیا گیا ہے جو قرآن کی دعوت کو نہیں مانتے ، اور اس کے بعد نمبر11 سے آخر تک کی آیات کا روئے سخن ان لوگوں کی طرف ہے جو

> اس دعوت کو مانتے ہیں۔ تمام انسانوں کو خطاب کر کے چند مختصر فقروں میں انہیں چار بنیادی حقیقتوں سے آگاہ کیا گیا ہے:

اول یہ کہ یہ کائنات، جن میں تم رہتے ہو، بے خدا نہیں ہے بلکہ اس کا خالق اور مالک اور فرمانروا ایک ایسا قادر مطلق خدا ہے جن کے کامل اور بے عیب ہونے کی شمادت اس کائنات کی ہر چیز دے رہی ہے۔ دوسرے یہ کہ یہ کائنات بے مقصد اور بے حکمت نہیں ہے بلکہ اس کے خالق نے اسے سراسر برحق پیدا

کیا ہے۔ یماں اس غلط قہمی میں نہ رہوکہ یہ ایک فضول تماشا ہے جو عبث ہی شروع ہوا اور عبث ہی ختم ہو جائے گا۔ تیسرے یہ کہ تہمیں جس بہترین صورت کے ساتھ خدا نے پیدا کیا ہے اور پھر جسطرح کفر وایان کا اختیار تم پر

ہستی سے تہدین سابقہ پلیش آنا ہے جو کائنات کی ہر چیز سے واقف ہے ، جس سے تہماری کوئی بات پوشیدہ نہیں ، جس پر دلوں کے چھپے ہوئے خیالات تک روش ہیں۔

کائنات اور انسان کی حقیقت کے بارے میں یہ چار بنیادی باتیں بیان کرنے کے بعد کلام کا رخ ان لوگوں کی طرف مڑتا ہے جنوں نے کفرکی راہ اختیار کی ہے ، اور انہیں تاریخ کے اس منظر کی طرف توجہ دلائی جاتی ہے جو پوری انسانی تاریخ میں مسلسل نظر آتا ہے کہ قوموں پر قومیں اٹھتی ہیں اور بالآخر تباہی سے دوچار ہوتی ہیں۔ انسان اپنی عقل سے اس منظر کی ہزار توجیبیں کرتا رہا ہے ، مگر الله تعالیٰ اصل حقیقت بتاتا ہے اور وہ یہ ہے کہ قوموں کی تباہی کے بنیادی اسباب صرف دو تھے: ایک یہ کہ اس نے جن رسولوں کو ان کی ہدایت کے لیے جھیجا تھا، ان کی بات ماننے سے انہوں نے انکار کیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ اللہ نے بھی انہیں ان کے حال پر چھوڑ دیا اور وہ خود ہی اینے فلیفے گھڑ گھڑ کر ایک گمراہی سے دوسری گمراہی میں مجھ کھتی جلی گئیں۔ دوسرے یہ کہ انہوں نے آخرت کے عقیدے کو بھی رد کر دیا اور اپنے زعم میں یہ سمجھ لیا کہ جو کچھ ہے بس یہی دنیا کی زندگی ہے ، اس کے بعد کوئی اور زندگی نہیں ہے جس میں ہی اُپنے خدا کے سامنے اپنے اعمال کا جواب دینا ہو۔ اس چیزنے ان کے پورے رویہ زندگی کو بگاڑ کر رکھ دیا اور ان کے ِ اخلاق وکر دار کی گندگی اس مد تک بردھتی چلی گئی کہ آخر کار خدا کے عذاب ہی نے آگر دنیا کوان کے وجود سے پاک کیا۔ تاریخ انسانی کے یہ دو سبق آموز حقائق بیان کر کے منکرین حق کو دعوت دی جاتی ہے کہ وہ ہوش میں آئیں اور اگر پھلی قوموں کا سا انجام نہیں دیکھنا چاہتے تو اللہ اور اس کے رسول اور اس نور ہدایت پر ایمان لے آئیں جو الله نے قرآن مجید کی صورت میں نازل فرمایا ہے۔ اس کے ساتھ ان کو خبردار کیا جاتا ہے کہ آخر کار وہ دن آنے والا ہے جب تمام اولین و آخرین ایک جگہ جمع کیے جائیں گے اور تم میں سے ہرایک کا غنبن سب کے سامنے کھل جائے گا۔ چھر ہمیشہ ہمیشہ کے لیے تمام انسانوں کی قسمت کا فیصلہ اسی بنیاد پر کیا جائے گا کہ ایان و عمل صالح کی راہ کس نے اختیار کی تھی، اور کفروٹیکنیب کی راہ پر کون چلا تھا۔ پہلا گروہ ابدی جنت کا حق دار ہو گا اور دوسرے گروہ کے جسے میں دائمی جہنم آئے گی۔ اس کے بعدایان کی راہ اختیار کرنے والوں کو مخاطب کر کے چنداہم ہدایات انہیں دی جاتی ہیں:

ایک بیر کہ دنیا میں جو مصیبت بھی آتی ہے ، اللہ کے إذن سے آتی ہے۔ ایسے حالات میں جو تنحض ایمان پر ثابت قدم رہے ، الله اس کے دل کو ہدایت بختا ہے ، ورنہ گھبراہٹ یا جھنجلاہٹ میں مبتلا ہوکر جوآدمی ایمان کی راہ سے ہٹ جائے، اس کی مصیبت تو اللہ کے اِذن کے بغیر دور نہیں ہو سکتی، البنہ وہ ایک اور مصیبت، جوسب سے برسی مصیبت ہے ، مول لے لیتا ہے اور وہ بیر ہے کہ اس کا دل اللہ کی ہدایت سے محروم ہو جاتا ہے۔ دوسرے بیہ کہ مومن کا کام صرف ایمان لے آنا ہی نہیں ہے بلکہ ایمان لانے کے بعداسے علاً الله اور اس

کے رسول کی اطاعت کرنی ٰ چاہیے۔ اطاعت سے اگر وہ روگر دانی اختیار کرے گا تواپنے نقصان کا وہ خود ذمہ دار ہو گا۔ کیونکہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم حق پہنچا کر بری الذمہ ہو چکے ہیں۔

تیسرے یہ کہ مومن کا اعتماد اپنی طاقت یا دنیا کی کسی طاقت پر نہیں بلکہ صرف الله پر ہونا چاہیے۔

پوتھے یہ کہ مومن کے لیے اس کا مال اور اس کے اہل و عیال ایک بہت بڑی آزمائش ہیں کیونکہ زیادہ تر انہی کی محبت انسان کوایان و طاعت کی راہ سے منحرف کرتی ہے۔ اس لیے اہل ایان کواینے اہل و عیال سے ہوشیار رہنا چاہیے کہ وہ بالواسطہ یا بلا واسطہ ان کے حق میں راہ خدا کے رہزن نہ بننے پائیں ، اور انہیں اپنا مال خداکی راہ میں خرچ کرنا چاہیے تاکہ ان کا نفس زر پر ستی کے فتنوں سے محفوظ رہے۔

یا نجویں یہ کہ ہرانسان اپنی استطاعت کی مدتک ہی مکلف ہے۔ الله تعالیٰ کا مطالبہ یہ نہیں ہے کہ آدمی اپنی استطاعت سے بردھ کر کام کرے۔ البتہ مومن کو جس بات کی کوشش کرنی چاہیے وہ یہ ہے کہ اپنی مدتک خدا سے ڈرتے ہوئے زندگی بسر کرنے میں وہ کوئی کسراٹھا نہ رکھے اور اس کی گفتار، کر دار اور معاملات اس کی اپنی کوتا ہی کے باعث مدود اللہ سے متجاوز نہ ہو جائیں۔

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful.

منهایت رحم والا ہے۔

بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ اللهِ كَامِ سے بوہت مہان

Glorifies Allah whatever is in the heavens and whatever is on the earth. \*1 To Him belongs the dominion\*2 and to Him belongs the praise. \*3 And He, over all things, has power. \*4

یُسَبِّ مِلْیِ مَا فِی السَّماواتِ وَ اللّٰی کو چیز ہے مَا فِی السَّماواتِ وَ اللّٰه کی جو چیز ہے مَا فِی الْکَرْمُنِ اللّٰهُ الْمُلْكُ وَ اللّٰهُ الْمُلْكُ وَ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ الْمُكَمِّلُ وَ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ الْمُكَمِّلُ وَ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ الْمُكَمِّلُ وَ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ الْمُكَمِّلُ وَ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الْمُكَمِّلُ وَ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ا اوراسی کیلئے ہے حمد<sup>3\*</sup> اور وہ ہر چیز

شَيءٍ قَرِيْرُ

\*1 For explanation, see E.N. 1 of the commentary on Surah Al-Hadid. A study of the following theme by itself shows why the discourse has begun with this sentence. What has been stated below about the universe and man is that Allah alone is their Creator, Master, Ruler, and He has not made this universe without purpose and wisdom, that man has not been created and left irresponsible, so that he may act as he may please, and there should be nobody to call him to account, and that the Ruler of this universe is not a carefree and ignorant king so that he may have no knowledge of what is happening in his kingdom. The best introduction to this theme could be the same as has been couched in this brief sentence. In view of the context, the introduction means: In whichever direction you may turn your gaze, from the earth to the limitless vastnesses of the heavens, you will clearly see that everything from a particle to the great galaxies not only testifies to the existence of God but also bears evidence that its God is free from every defect,

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

every weakness and error. Had there been the least probability of a defect or fault, weakness or deficiency, in His essence and attributes, in His acts and decrees, this perfect and wise system could not have come into being at all, nor continue to function so consistently and immutably from eternity to eternity.

1\*تشریح کے لئے ملاظہ ہو تفہیم القرآن، جلد پہنم، تفہیر سورہ الحدید، عاشیہ ۱۔ بعد کے مضمون پر غور کرنے سے یہ بات نود سمجہ میں آ جاتی ہے کہ کلام کا آغاز اس فقرے سے کیوں کیا گیا ہے۔ آگے کائنات اور انسان کی ہو حقیقت بیان کی گئی ہے وہ یہ ہے کہ الله ہی اس کا غالق، مالک اور فرمانروا ہے۔ اور اس نے یہ کائنات لیے مقصد اور بے حکمت نہیں بنائی ہے۔ اور انسان میماں غیر ذمہ دار بنا کر نہیں چھوڑ دیا گیا ہے کہ ہو کچھ چاہے کرتا چھرے، کوئی اس سے باز پرس کرنے والا نہ ہو۔ اور اس کائنات کا فرمانروا کسی شے سے بے نبر نہیں ہے کہ اس کی سلطنت میں ہو کچھ ہورہا ہواس کا کوئی علم اسے نہ ہو۔ اس مضمون کی بہترین تمہید وہی ہو سکتی تھی جو اس مضمون کی بہترین تمہید وہی ہو کہ نہیں ہو سکتی تھی جو اس مضمون کی بہترین تمہید وہی ہو تھی تھی جو اس مضمون کی بہترین تمہید وہی ہو تھی تم نگاہ ڈالو گے، اگر تم عقل کے اندھ نہیں ہو تو تمہیں صاف محوس ہو گا کہ ایک ذرے سے لے کر عظیم ترین کھکٹانوں تک ہر چیز نہ صرف خدا کے وجود پر تو تمہیں صاف محوس ہو گا کہ ایک ذرے سے لے کر عظیم ترین کھکٹانوں تک ہر چیز نہ صرف خدا کے وجود پر گواہ ہے بلکہ اس بات کی گواہی بھی دے رہی ہے کہ اس کا خدا ہر عیب اور نقص اور کمزوری اور فلطی سے گواہ ہے۔ اس کی ذات وصفات، اور اس کے افعال واحکام میں کسی عیب و خطا، یا کسی کمزوری اور نقص کا پاک کے دات کی خوص کا کہ ایک کی ذات وصفات، اور اس کے افعال واحکام میں کسی عیب و خطا، یا کسی کمزوری اور نقص کا پاک کی ذات وصفات، اور اس کے افعال واحکام میں کسی عیب و خطا، یا کسی کمزوری اور نقص کا

\*2 That is, the Kingdom of the universe solely belongs to Him. He has not just created it and left it alone after giving it the initial creation, but He alone is actually ruling over it every moment. No one else has any role or share whatsoever in this rule and sovereignty. If others possess

ادئی درجے میں بھی کوئی اخمال ہوتا تو یہ کال درجہ حکیانہ نظام وجود ہی میں نہ آسکتا تھا، کجا کہ ازل سے ابدتک

ایسے اٹل طریقہ سے میل سکتا۔

temporarily and on a limited scale some powers of ownership or rule somewhere in the universe, these are not their personal powers, which they might have acquired by virtue of their own ability, but these have been granted to them by Allah. They possess these powers as long as Allah wills, and they can be withdrawn as and when He so desires.

2\* لیعنی یہ پوری کائنات تنا اسی کی سلطنت ہے۔ وہ صرف اس کو بناکر اور ایک دفعہ حرکت دے کر نہیں رہ گیا ہے بلکہ وہی علاً اس پر ہر آن عکومت کر رہا ہے۔ اس حکومت و فرمان روائی میں کسی دوسرے کا قطعاً کوئی دفل یا حصہ نہیں ہے۔ دوسروں کو اگر عارضی طور پر اور محدود پیانے پر اس کائنات میں کسی جگہ تصرف یا ملکیت یا حکمرانی کے افتیارات عاصل میں تو وہ ان کے ذاتی افتیارات نہیں ہیں جو انہیں اپنے زور پر عاصل ہوئے ہیں ، جب تک الله یا ہے وہ انہیں عاصل رہتے عاصل رہتے

عاصل ہوئے ہوں ، بلکہ وہ الله تعالیٰ کے دیے ہوئے ہیں ، جب تک الله عاہد وہ انہیں عاصل رہتے ہیں ، اور جب عاہد وہ انہیں سلب کر سکتا ہے۔

\*3 In other words; He alone is worthy of all praise. Whatever other being has any praiseworthy quality, it has ban granted by Allah. And if hamd (praise) be taken in the sense of shukr (thankfulness), the meaning would be: In reality Allah alone is worthy of being thanked, for all good things in the world have been created by Him, and He alone is the real Benefactor of all kinds of creation. When we thank another being for favor, we thank it for the reason that Allah conveyed His blessing through it or him to us, otherwise neither the being itself is the creator of the blessing nor could it convey the blessing to you without Allah's permission and help.

3\* بالفاظ دیگر وہی اکیلا تعربیت کا مستحق ہے ، دوسری جس مستی میں مجھی کوئی قابل تعربیت خوبی پائی جاتی ہے

وہ اسی کی عطاکی ہوئی ہے۔ اور اگر حد کو شکر کے معنی میں لیا جائے تو شکر کا بھی اصل منتی وہی ہے ، کیونکہ ساری تعمتیں اسی کی پیدا کی ہوئی ہیں اور ساری مخلوقات کا حقیقی محن اس کے سواکوئی نہیں ہے۔ دوسری کسی ہستی کے کسی احمان کا ہم شکریہ اداکرتے ہیں تو اس بنا پر کرتے ہیں کہ الله نے اپنی نعمت اس کے ہاتھوں ہم تک پہنچائی، ورنہ وہ خود نہ اس نعمت کا خالق ہے ، نہ الله کی توفیق کے بغیروہ اس نعمت کو ہم تک پہنچائی، ورنہ وہ خود نہ اس نعمت کا خالق ہے ، نہ الله کی توفیق کے بغیروہ اس نعمت کو ہم تک پہنچاسکتا تھا۔

\*4 That is, He is the possessor of absolute power: He can do whatever He wills, there is no power to restrain or limit His Omnipotence.

4 \* ایعنی وہ قادر مطلق ہے۔ جو کچھ کرنا چاہے کر سکتا ہے۔ کوئی طاقت اس کی قدرت کو محدود کرنے والی نہیں ہے۔ ۔

2. He it is who created you, then among you is the disbeliever, and among you is the believer. \*5 And Allah, whatever you do, is All Seer of. \*6

وہ ہی ہے جس نے پیداکیا تکو پھر کوئی تم میں ہے کافراور کوئی تم میں ہے مومن<sup>5\*</sup>۔ اور اللہ ہو کچھ تم کرتے ہو دیکھ رہا ہے۔<sup>6\*</sup>

هُوَ النَّنِى خَلَقَكُمُ فَمِنْكُمُ كَافِرٌ وَّمِنْكُمُ مُّؤُمِنٌ وَ اللَّهُ عَمَا تَعُمَلُونَ بَصِيْرٌ ﴿

\*5 It has four meanings and all are correct in their respective places:

First, that He alone is your Creator, yet some of you deny His being the Creator and others acknowledge this truth. This meaning becomes obvious when the first and the second sentences are read together.

Second, that He Himself has created you with the nature

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

that if you choose to adopt unbelief, you may do so, and if you choose to affirm belief, you may do so. He has not compelled you to either accept or reject the faith. Therefore, you yourselves are responsible for your adopting belief or unbelief. This meaning is confirmed by the following sentence: Allah sees whatever you do. That is, by giving you this choice He has put you to the test, and He is watching how you exercise this choice.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

The third meaning is, He has created you with a sound, wholesome nature, which demands that you should all adopt the way of the faith, yet some of you adopted unbelief, which was opposed to the nature and purpose of their creation, and some of you adopted the way of the faith, which was in conformity with their nature. This theme becomes obvious when this verse is read along with verse 30 of Surah Ar-Room which says: Set your face sincerely and truly towards faith, and be steadfast on the nature whereupon Allah has created mankind. There can be no alteration in the nature made by Allah. This is the right and true faith. And this very theme is explained by several Ahadith in which the Prophet (peace be upon him) has repeatedly stated that every man has been created on true human nature; then polytheism and deviation befall him from outside (For further explanation, see E.Ns 42 to 47 of the commentary of Surah Ar-Room). Here, it may he pointed out that no divine Book has ever presented the concept of man's being a sinner by birth, which Christianity has embraced as its fundamental doctrine for 1,500 years. Recently even Catholic scholars themselves

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

have started expressing the view that there is no basis for this doctrine in the Bible. The famous German biblical scholar Rev. Herbert Haag writes in his book, Is Original Sin in Scripture: Among the earliest Christians, at least till the 3rd century A.D. there existed no such creed that man was a sinner by birth, and when this idea started spreading among the people, the Christian scholars continued to contradict it for two centuries. At last in the 5th century A.D. St Augustine by the power of his logic made this idea a part of the fundamental beliefs of Christianity. Mankind is heir to the original sin committed by Adam, and there is no way to salvation for man except through the Atonement made by Christ.

The fourth meaning is: Only Allah brought you into existence from nonexistence: you were not, then you became. This was such a simple thing that if you had thought over it seriously and seen that life is the real blessing through which you are benefiting by the other blessings in the world, none of you would have adopted the attitude of disbelief and rebellion against your Creator. But some of you did not give it due thought or thought wrongly, and adopted the way of disbelief, and some others adopted the same way of belief and faith which was the very demand of correct thinking.

5\*اس کے چار مفہوم ہیں اور چاروں اپنی اپنی جگہ صحیح ہیں: ایک یہ کہ وہی تہمارا خالق ہے، چرتم میں سے کوئی اس کے خالق ہونے کا انکار کرتا ہے اور کوئی اس حقیقت کو مانتا ہے۔ یہ مفہوم پہلے اور دوسرے فقرے کو ملا کر پڑھنے سے واضح ہوتا ہے۔ دوسرے یہ کہ اسی نے تم کواس طرح پیدا کیا ہے کہ تم کفر اختیار کرنا چاہو توکر سکتے ہو، اور ایمان لانا چاہو تو لا سکتے ہو۔ ایمان و کفر میں سے کسی کے اختیار کرنے پر بھی اس نے تہمیں مجبور

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

نہیں کیا ہے۔ اس لیے اپنے ایمان و کفر، دونوں کے تم خود ذمہ دار ہو۔ اس مفہوم کی تائید بعد کا یہ فقرہ کرتا ہے کہ '' اللہ وہ سب کچھ دیکھ رہا ہے جو تم کرتے ہو''۔ یعنی اس نے بیر اختیار دے کر تمہیں امتحان میں ڈالا ہے اور وہ دیکھ رہا ہے کہ تم اپنے اس اختیار کوکس طرح استعمال کرتے ہو۔ تبیسرا مفہوم یہ ہے کہ اس نے تو تم کو فطرت سلیمہ پر پیدا کیا تھا جس کا تقاضا یہ تھا کہ تم سب ایان کی راہ اختیار کرتے ، مگر اس صیح فطرت پر پیداً ہونے کے بعد تم میں سے بعض لوگوں نے کفرافتیار کیا جوان کی فلقت و آفرینش کے فلاف تھا، اور بعض نے ایان کی راہ افتیار کی جوان کی فطرت کے مطابق تھی۔ یہ مضمون اس آیت کو سورہ روم کی آیت 30 کے ساتھ ملا کر پڑھنے سے سمجھ میں آتا ہے جس میں فرمایا گیا ہے کہ '' یک سو ہو کر اپنا رخ اس دین پر جادو، قائم ہو جاؤاس فطرت پر جس پر الله نے انسانوں کو پیدا کیا ہے ، الله کی بنائی ہوئی ساخت نہ بدلی جائے، یہی بالکل راست اور درست دین ہے ''۔ اور اسی مضمون پر وہ متعدد احادیث روشنی ڈالتی ہیں جن میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے بارباریہ فرمایا ہے کہ ہرانسان صحیح فطرت پر پیدا ہوتا ہے اور بعد میں کفرو شرک اور گمراہی اس پر عارض ہوتی ہے (تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تقہیم القرآن، جلد سوم، تفسیر سورہ روم، حواشی 42 تا 47)۔ اس مقام پر یہ بات قابل ذکر ہے کہ کتب آسمانی نے بھی انسان کے پیدائشی گنامگار ہونے کا وہ تصور پیش نہیں کیا ہے جے ڈروھ ہزار سال سے عیبائیت نے اپنا بنیادی عقیدہ بنا رکھا ہے۔ آج خود کیتھولک علماء یہ کہنے لگے ہیں کہ بائیبل میں اس عقیدے کی کوئی بنیاد موجود نہیں ہے۔ چنانچہ بائیبل کا ایک مشہور جرمن عالم رپورینڈ ہر برٹ ہاک (Haog ) اپنی تازہ کتاب Is Original Sin In Scripture میں لکھتا ہے کہ ابتدائی دور کے عیسائیوں میں کم از کم تبسری صدی تک بیہ عقیدہ سرے سے موجود ہی نہ تھا کہ انسان پیدائشی گہنگار ہے ، اور جب یہ خیال لوگوں میں چھلنے لگا تو دو صدیوں تک عیسانی اہل علم اس کی تردید کرتے رہے۔ مگر آخر کارپاپنجویں صدی میں سینٹ آلٹائن نے اپنی منطق کے زورسے اس بات کو مسحیت کے بنیادی عقائد میں شامل کر دیا کہ '' نوع انسانی نے آدم کے گناہ کا وبال وراثت میں پایا ہے اور میسے کے کفارے کی بدولت نجات پانے کے سوا انسان کے لیے کوئی راہ نجات نہیں ہے۔" چوتھا مفہوم یہ ہے کہ اللہ ہی تم کو عدم سے وجود میں لایا۔ تم یہ تھے اور پھر ہوگئے۔ یہ ایک ایسا معاملہ تھا کہ اگرتم اس پر سیدھے اور صاف طریقے سے غور و فکر کرتے اور بید دیکھتے کہ وجود ہی وہ اصل نعمت ہے جس کی بدولت تم دنیا کی باقی دوسری نعمتوں سے متمتع ہو رہے ہو، تو تم میں سے کوئی شخص بھی اپنے خالق کے مقابلہ میں کفر و بغاوت کا رویہ اختیار نہ کرتا۔ لیکن تم میں سے بعض نے سوچا ہی نہیں یا خلط طریقے سے سوچااور کفر کی راہ اختیار کرلی، اور بعض نے ایمان کا وہی راستہ اختیار کیا جو فکر صیحے کا تقاضا تھا۔

\*6 In this sentence seeing does not merely mean to see, but it automatically gives the meaning that man will be rewarded or punished according to his actions and deeds. It is just like a master's taking a person into service and then telling him: I shall see how you perform your duties, which implies: If you perform your duties well, I shall reward you fully; otherwise I shall call you to account for your negligence.

6\* اس فقرے میں '' دیکھنے '' کا مطلب محض دیکھنا ہی نہیں ہے ، بلکہ اس سے خود بخودیہ مفہوم نکاتا ہے کہ جیسے تمہارے اعال ہیں ان کے مطابق تم کو جزایا سزا دی جائے گی۔ یہ بالکل ایسا ہی ہے جیسے کوئی حاکم اگر کسی شخص کو اپنی ملازمت میں لے کریہ کھے کہ '' میں دیکھتا ہوں تم کس طرح کام کرتے ہو'' تو اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ شھیک طرح کام کروگے تو تمہیں انعام اور ترقی سے نوازوں گا، وریہ تم سے سخت مواخذہ کروں گا۔

3. He has created the heavens and the earth with truth, and has shaped you, and made good your shapes, and to Him is the journeying. \*7

پیداکیا اسی نے آسانوں اور زمین کو حق پراور اسی نے تہاری صورتیں بنائیں ۔ تو عمدہ بنائیں تہاری صورتیں صورتیں اور اسی کی طرف لوٹنا میں۔ \*\*

خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ بِالْحُقِّ وَصَوَّىَ كُمْ أَ فَاحُسَنَ صُوى كُمْ أَ وَالِيْهِ الْمُصِيْرُ ﴿ \*7 In this verse three things have been stated in their sequence, which are well connected logically:

First, it has been said that Allah has created this universe with the truth. When the word with the truth is spoken for a news, it means a true news; when it is spoken for a command, it means a command based on justice; when it is spoken for a statement, it means a correct statement; and when it is used for an act, it implies an act which is wise, reasonable and useful. Now, khalq (to create) is an act; therefore, to say that the universe has been created with the truth, would inevitably mean that the universe has not been created for fun but it is a serious work of a Wise Creator: everything in it has a rational object and purpose, and the element of its being purposeful is so evident that if a sensible person understands the nature of a thing well, it cannot be difficult for him to know the rational and wise purpose for which it has been created. All of modern science testifies that whenever man has succeeded in understanding the true nature of a thing by careful thought, research and investigation, he has also come to know eventually the purpose and object of its creation, and this understanding of its purpose has led him to countless inventions which are now being used in civilized human life. This could not be possible, had this universe been the plaything of a carefree person, devoid of any wisdom and purpose. (For further explanation, see E.N. 46 of Surah Al-Anaam; E.N. 11 of Surah Yunus; E.N. 26 of Surah Ibrahim; E.N. 46 of Surah An-Nahl; E.Ns 15, 16 of Surah Al-Anbiya, E.N. 102 of Surah Al-Mominoon; E.N. 75 of

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Surah Al-Ankabut; E.N. 6 of Surah Ar-Room; E.N. 34 of Surah Ad-Dukhan; E.N. 28 of Surah Al-Jathiyah). Secondly, it has been said that in this universe Allah has created man in the best shape. Shape here does not imply only man's face but his whole bodily structure; it also includes all those powers and abilities which man has been granted to function in this world. In both these aspects man has been given the best shape and form among the creatures of the earth, and on the same basis he has become worthy to rule over all the universe. He has been given an erect stature; he has been given most appropriate feet to walk on; he has been given most suitable hands to work with; he has been given such senses and organs to acquire knowledge by which he obtains every kind of information; he has been given a powerful mind to think and understand and deduce results from the body of acquired information; he has been given a moral sense and a power of discrimination by which he distinguishes between good and evil, right and wrong; he has been given the power of decision by using which he selects his own course of action, and decides as to where he should employ his efforts and where he should not. He has even been given the freedom that he may acknowledge his Creator and serve Him if he so likes and reject Him if he pleases, or may make whomever he likes his gods, or rebel even against Him Whom he regards as his God. Along with all these capabilities and powers Allah has granted him the authority to appropriate everything created by Him, and he is practically using this authority in the world. (For further

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

explanation, see E.N. 91 of Surah Al-Momin).

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

The third thing which logically follows from the first two, as explained above has been stated in the third sentence of the verse: To Him you have to return in the end. Obviously, when a creature endowed with power and authority has been created in a wise and purposeful system of the universe, wisdom does not require that he should be left to live irresponsibly in the world, but it necessarily requires that that creature should be accountable to the Being Who has granted it this position and rank and blessed it with these powers; Returning in this verse does not merely mean to return but to return for accountability. In the following verses it has been explained that this return will not be in this life but into the second life after death, and its right time will he when all mankind will be resurrected and gathered together simultaneously for accountability, and in consequence of the accountability man will be rewarded or punished on the ground whether he had used the powers given him by God in the right way or the wrong way. As for the question, why cannot this accountability be held in the present life of the world, and why is its right time only the second life after death, and why is it necessary that this accountability be held only when all mankind has passed away from this world, and all the former and the latter generations have been resurrected and gathered together simultaneously? If man only uses his common sense a little, he can understand that all this is perfectly rational as well as the very demand of wisdom and reason that accountability should be held in the second lift and of all

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

mankind together. The first reason is that accountable for his whole life-work. Therefore, the right time of his accountability should necessarily be when his life-work has come to an end. The second reason is that man is responsible for all those effects and influences which he produces by his acts on the lives of others, and those influences and effects do not come to an end with his death but continue to influence others till ages after him Therefore, true accountability call he held only when the life-work of entire mankind has come to an end and all the former and the latter generations are gathered together simultaneously for accountability. (For further explanation, see E.N. 30 of Surah Al-Aaraf; E.Ns 10, 11 of Surah Younus; E.N. 105 of Surah Houd; E.N. 35 of Surah An-Nahl; E.N. 9 of Surah AI-Hajj; E.N. 27 of Surah An-Naml; E.Ns 5, 6 of Surah Ar-Room; E.Ns 29, 30 of Surah Suad, E.N. 80 of Surah Al-Momin, E.Ns 27 to 29 of Surah Al-Jathiyah). 7\*اس آیت میں تین باتیں علی الترتیب بیان کی گئی ہیں جن کے درمیان ایک بہت گرا منطقی ربط ہے۔

7\*اس ایت میں تین باتیں علی الترتیب بیان کی دئی ہیں جن کے درمیان ایک بہت گرا محقی ربط ہے۔

پہلی بات یہ فرمائی گئی کہ الله نے یہ کائنات ہر حق پیدا کی ہے۔ ''برحق'' کا لفظ جب فبر کے لیے بولا جاتا ہے تو مراد ہوتی ہے پی فبر۔ حکم کے لیے بولا جاتا ہے تو مطلب ہوتا ہے مبنی ہر عدل وانساف حکم۔ قول کے لیے بولا جاتا ہے تو مقصود ہوتا ہے راست اور درست قول۔ اور جب کسی فعل کے لیے یہ لفظ استعال ہوتا ہے تو مراد ایسا فعل ہوتا ہے جو حکیانہ اور محقول ہونہ کہ لا یعنی اور فضول۔ اب یہ ظاہر ہے کہ فاق ایک فعل ہے ، اس لیے تخلیق کائنات کو ہر حق کئے کا مطلب لا محالہ یہ ہے کہ یہ کائنات کچھے کھیل کے طور پر محقول نہیں بنا دی گئی ہے بلکہ یہ ایک فالق حکیم کا نہایت سنجیدہ کام ہے۔ اس کی ہر چیزا پنے پیچے ایک محقول نہیں بنا دی گئی ہے بلکہ یہ ایک فالق حکیم کا نہایت سنجیدہ کام ہے۔ اس کی ہر چیزا پنے پیچے ایک محقول

مقصد رقعتی ہے ، اور یہ مقصدیت اس میں اتنی نمایاں ہے کہ اگر کُوئی صاحب عقل انسان کسی چیز کی نوعیت کو

اچھی طرح سمجھ لے تو یہ جان لینا اس کے لیے مشکل نہیں ہوتا کہ ایسی ایک چیز کے پیدا کرنے کا معقول اور مبنی ہر حکمت مقصد کیا ہو سکتا ہے۔ دنیا میں انسان کی ساری سائٹفک ترقی اس بات کی شادت دے رہی ہے کہ جس چیز کی نوعیت کو بھی انسان نے غور و فکر اور تحقیق و تحبس سے سمجھ لیا اس کے بارے میں یہ بات بھی اسے آخر کار معلوم ہو گئی کہ وہ کس مقصد کے لیے بنائی گئی ہے ، اور اس مقصد کو سمجھ کر ہی انسان نے وہ بے شوار چیزیں ایجاد کر کبیں جو آج انسانی تدن میں استعال ہو رہی ہیں۔ یہ بات ہر گز ممکن یہ ہوتی اگر یہ کائنات کسی کھلنڈرے کا کھلونا ہوتی جس میں کوئی حکمت اور مقصدیت کار فرما نہ ہوتی۔ (مزید تشریح کے لیے ملاحظه ہو تھیم القرآن، جلد اول، سورہ انعام، عاشیہ 46۔ جلد دوم، یونس، عاشیہ 75۔ الروم، عاشیہ 6۔ جلد چہارم، الدخان، حاشیہ 34۔ الجاثیہ، حاشیہ 28 )۔ دوسری بات یہ فرمائی گئی کہ اس کائنات میں الله تعالیٰ نے انسان کو بہترین صورت پر پیدا کیا ہے۔ صورت سے مراد محض انسان کا چہرہ نہیں ہے ، بلکہ اس سے مراد اس کی پوری جمانی ساخت ہے اور وہ قوتیں اور صلاحیتیں بھی اسکے مفہوم میں شامل ہیں جواس دنیا میں کام کرنے کے لیے آدمی کو عطاکی گئی ہیں۔ ان دونوں حیثیتوں سے انسان کو زمین کی مخلوقات میں سب سے بہتر بنایا ہے ، اور اسی بنا پر وہ اس قابل ہوا ہے کہ ان تمام موجودات پر حکمرانی کرے جو زمین اور اس کے گرد و پیش میں پائی جاتی ہیں۔ اس کو تھڑا قد دیا گیا ہے۔ اس کو چلنے کے لیے مناسب ترین پاؤں دیے گئے ہیں۔اس کو کام کرنے کے لیے موزوں ترین ہاتھ دیئے گئے ہیں۔ اس کو ایسے حواس اور ایسے آلات علم دیے گئے ہیں جن کے ذریعہ سے وہ ہر طرح کی معلومات حاصل کرتا ہے۔ اس کو سوچنے اور مجھنے اور معلومات کو جمع کر کے ان سے نتائج اخذ کرنے کے لیے ایک اعلیٰ درجہ کا ذہن دیا گیا ہے۔ اس کو ایک اخلاقی حِس اور قوت تمیز دی گئی ہے جس کی بنا پر وہ مبطلائی اور برائی اور صحیح اور غلط میں فرق کرتا ہے۔ اس کو ایک قوت فیصلہ دی گئی ہے جس سے کام لے کر وہ اپنی راہ عمل کا خود انتخاب کرتا ہے اور یہ طے کرتا ہے کہ اپنی کوشٹوں کوکس راست پر لگائے اور کس پر نہ لگائے۔ اس کو یہاں تک آزادی دے دی گئی ہے کہ چاہے تواپنے خالق کو مانے اور اس کی بندگی کرے ورنہ اس کا انکار کر دے ، یا جن جن کو چاہے اپنا خدا بنا بیٹھے ، یا جے خدا مانتا ہو اس کے خلاف بھی بغاوت کرنا چاہے تو کر گزرے۔ ان ساری قو توں اور ان سارے اختیارات کے ساتھ اسے خدا نے

اپنی پیدا کردہ بے شمار مخلوقات پر تصرحت کرنے کا اقتدار دیا ہے اور وہ علاً اس اقتدار کو استعمال کر رہا ہے۔ (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد چارم، المؤمن ، حاشیہ 91)۔ ان دوباتوں سے جواوپر بیان کی گئی ہیں بالکل ایک منطقی نتیجہ کے طور پر وہ تبیسری بات خود بخود نکلتی ہے جو آیت کے تیسرے فقرے میں ارشاد ہوئی ہے کہ '' اسی کی طرف آخر کار تہمیں پلٹنا ہے''۔ ظاہر بات ہے کہ جب ایسے ایک حکیانہ اور با مقصد نظام کائنات میں ایسی ایک با اختیار مخلوق پیدا کی گئی ہے تو حکمت کا تقاضا ہر گزیہ نہیں ہے کہ اسے یہاں شتر کے مہار کی طرح غیر ذمہ دار بنا کر چھوڑ دیا جائے، بلکہ لازماً اس کا تقاضا بیہ ہے کہ یہ مخلوق اس ہستی کے سامنے جواب دہ ہوجس نے اسے ان اختیارات کے ساتھ اپنی کائنات میں یہ مقام ومرتبہ عطاکیا ہے۔ ''پلٹنے '' سے مراد اس آیت میں محض پلٹنا نہیں ہے بلکہ جواب دہی کے لیے پلٹنا ہے ، اور بعد کی آیات میں صراحت کر دی گئی ہے کہ یہ واپسی اس زندگی میں نہیں بلکہ مرنے کے بعد دوسری زندگی میں ہوگی، اور اس کا اصل وقت وہ ہو گا جب پوری نوع انسانی کواز سر نوزندہ کر کے بیک وقت محاسبہ کے لیے اکتھا کیا جائے گا، اور اس محاہبے کے بنیجے میں جزا و سنزا اس بنیاد پر ہوگی کہ آدمی نے خدا کے دیے ہوئے اختیارات کو صیح طریقے سے استعمال کیا یا غلط طریقے سے۔ رہا یہ سوال کہ یہ جواب دہی دنیا کی موجودہ زندگی میں کیوں نہیں ہو سکتی ؟اور اس کا صحیح وقت مرنے کے بعد دوسری زندگی ہی کیوں ہے ؟ اور بیہ کیوں ضروری ہے کہ یہ جواب دہی اس وقت ہو جب پوری نوع انسانی اس دنیا میں ختم ہو جائے اور تمام اولین و آخرین کو بیک وقت دوبارہ زندہ کر کے اکٹھا کیا جائے ؟ آدمی ذرا مجھی عقل سے کام لے تو وہ سمجھ سکتا ہے کہ یہ سب کچھ بھی سراسر معقول ہے اور حکمت و دائش کا تقاضا یہی ہے کہ محاسبہ دوسری زندگی ہی میں ہواور سب انسانوں کا ایک ساتھ ہو۔ اس کی پہلی وجہ یہ ہے کہ انسان اپنے پورے کارنامہ حیات کے لیے جواب دہ ہے۔ اس لیے اس کی جواب دہی کا صحیح وقت لازماً وہی ہونا چاہیے جب اس کا کارنامہ حیات مکمل ہو چکا ہو۔ اور دوسری وجہ اس کی بیر ہے کہ انسان ان تمام اثرات و نتائج کے لیے ذمہ دار ہے جو اس کے افعال سے دوسروں کی زندگی پر مترتب ہوئے ہوں ، اور وہ اثرات و نتائج اس کے مرنے کے ساتھ ختم نہیں ہو جاتے بلکہ اس کے بعد مدت ہائے دراز تک چلتے رہتے ہیں۔ لہذا سیج محاسبہ اسی وقت ہو سکتا ہے جب

پوری نوع انسانی کا کارنامہ حیات ختم ہو جائے اور تمام اولین و آخرین بیک وقت جواب دہی کے لیے جمع کیے جائیں۔ (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد دوم، الاعراف، عاشیہ 30۔ یونس، حواشی 10۔ 11۔ ہود، عاشیہ 105۔ النحل، عاشیہ 35۔ جلد سوم، الحج، عاشیہ 9۔ النمل، عاشیہ 25۔ الروم، حواشی 5۔6۔ جلد چارم، ص، حواشی 28۔ 18۔ المؤمن، عاشیہ 38۔ المجاشیہ، حواشی 27 29 کے۔

4. He knows whatever is in the heavens and the And He earth. knows whatever you conceal and whatever you reveal. And Allah is **Knower** of what is in the breasts. \*9

وہ جانتا ہے جو ہے آسانوں میں اور زمین میں اور وہ جانتا ہے جو تم جو تم چھیاتے ہو اور جو تم ظاہر کرتے ہو ۔ \*\* اور الله جانتا ہے جو دلوں میں ۔ \*\* اور الله جانتا ہے جو دلوں میں ۔ \*\*

يَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَ الْأَرْمُضِ وَيَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَ اللَّهُ عَلِيْمُ مَا تُعِلِمُ مَا تُعِلِمُ مَا تُعِلِمُ وَ الله عَلِيمُ مَا تُعَلِمُونَ وَ الله عَلِيمُ مِن الله عَلِيمُ بِنَاتِ الصَّدُوبِ فَي إِنَاتِ الصَّدُوبِ فَي إِنْ اللهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ فِي اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَيَعْلَمُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَالْعَلَاقُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَالْعَلَاقُ عَلَيْهُ وَالْعَلَاقُ عَلَيْهُ وَالْعَلَاقُ عَلَيْهُ وَالْعَلَاقُ عَلَيْهُ وَالْعَلَاقُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَالْعَلَاقُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَالْعَلَاقُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ وَالْعَلَاقُ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

\*8 Another translation can be: Whatever you do secretly and whatever openly.

8\* دوسرا ترجمہ یہ بھی ہوسکتا ہے کہ '' جو کچھ تم چھپ کر کرتے ہواور جو کچھ تم علانیہ کرتے ہو''۔

\*9 That is, He is aware not only of those acts of man, which come to the notice of the people but He knows also those acts which remain hidden from them. Moreover, He does not only see the superficial form of the acts, but also knows what intention and purpose underlay each act of man and with what motive and aim he did whatever he did. This is such a truth that if man ponders over it seriously, he can fully understand that justice can be done only in the Hereafter, and only in God's court can real justice be

possibly done. Man's own intellect itself demands that man must be punished for each of his crimes. But everyone knows that in the world most of the crimes remain hidden, or the culprit escapes punishment because of insufficient evidence, or even if the crime becomes revealed, the culprit is so influential and powerful that he cannot be punished. Then the intellect of man also requires that man should not be punished only because his behavior resembles a criminal act, but it should be ascertained that he has committed the act intentionally and deliberately and at the time he committed it, he was acting as a responsible agent, his intention, in fact, was to commit the crime, and he knew that what he was doing was a crime. That is why the worldly courts inquire into these things when they decide the cases, and regard such an inquiry as a demand of the rule of justice. But are there any means available in the world by which these things may be precisely ascertained beyond every shadow of doubt? Considered from this viewpoint, this verse also bears a deep logical relevance to Allah Almighty's saying: He has created the earth and the heavens with truth. The necessary demand of creating them with truth is that perfect justice should prevail in this universe. Such justice can be established only when every act of a responsible man may not only remain concealed from the eyes of the one administering justice but the intention with which a person performed an act also should not remain hidden from him. And obviously, there cannot be any being, apart from the Creator of the universe, who can administer such justice. Now, if a person denies Allah

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

and the Hereafter, he in fact, asserts that we humans live in a universe which is devoid of justice, which is rather a place where justice cannot possibly be done. The person whose intellect, mind and conscience feel satisfied at such an assumption would be a shameless creature if be thought he was being progressive and rationalistic and those people antiquated and retrogressive who accept a highly rational concept about the universe, which the Quran presents.

9\* لیعنی وہ انسان کے صرف ان اعمال ہی سے واقف نہیں ہے جو لوگوں کے علم میں آ جاتے ہیں بلکہ ان اعال کو بھی جانتا ہے جو سب سے مخفی رہ جاتے ہیں۔ مزید براں وہ محض اعال کی ظاہری شکل ہی کو نہیں دیکھتا بلکہ یہ مجی جانتا ہے کہ انسان کے ہر عمل کے پیچھے کیا ارادہ اور کیا مقصد کار فرما تھا اور جو کچھ اس نے کیا کس نبیت سے کیا اور کیا مجھتے ہوئے کیا۔ یہ ایک ایسی حقیقت ہے جس پر انسان غور کرے تواسے اندازہ ہو سکتا ہے انصاف صرف آخرت ہی میں ہو سکتا ہے اور صرف خدا ہی کی عدالت میں صیحے انصاف ہونا ممکن ہے۔ انسان کی عقل خود یہ تقاضا کرتی ہے کہ آدمی کواس کے ہرجرم کی سزاملنی چاہیے، لیکن آخریہ بات کون نہیں جانتاکہ دنیا میں اکثر وبیشتر جرائم یا تو چھے رہ جاتے ہیں یا ان کے لیے کافی شادت بہم نہ پہنچنے کی وجہ سے مجرم چھوٹ جاتا ہے ، یا جرم کھل بھی جاتا ہے تو مجرم اتنا با اثر اور طاقتور ہوتا ہے کہ اسے سنزا نہیں دی جا سکتی۔ پھر انسان کی عقل یہ بھی چاہتی ہے کہ آدمی کو محض اس بنا پر سزانہیں ملنی چاہیے کہ اس کے فعل کی صورت ایک مجرمانہ فعل کی سی ہے، بلکہ یہ تحقیق ہونا چاہیے کہ جو فعل اس نے کیا ہے بالارادہ سوچ سمجھ کر کیا ہے، اس کے ارتکاب کے وقت وہ ایک ذمہ دار عامل کی حیثیت سے کام کر رہا تھا، اس کی نیت فی الواقع ارتکاب جرم ہی کی تھی، اور وہ جانتا تھا کہ جو کچھ وہ کر رہا ہے وہ جرم ہے۔ اسی لیے دنیا کی عدالتیں مقدمات کا فیصلہ کرنے میں ان امور کی تحقیق کرتی ہیں اور ان کی تحقیق کو اصولی انصاف کا تقاضا مانا جاتا ہے۔ مگر کیا واقعی دنیا میں کوئی ذریعہ ایسا پایا جاتا ہے جس سے ان کی ٹھیک ٹھیک تحقیق ہو سکے جو ہر شبہ سے بالا تر ہو؟ اس لحاظ سے دیکھا جائے تو یہ آیت مجی الله تعالیٰ کے اس ارشاد سے گرا منطقی ربط رکھتی ہے کہ '' اس نے

زمین اور آسانوں کو ہر حق پیدا کیا ہے ''۔ ہر حق پیدا کرنے کا لازمی تقاضا یہ ہے کہ اس کائنات میں صبیح اور کامل عدل ہو۔ یہ عدل لازماً اسی صورت میں قائم ہو سکتا ہے جبکہ عدل کرنے والے کی نگاہ سے انسان جیسی ذمہ دار مخلوق کا نہ صرف یہ کہ کوئی فعل چھیا نہ رہ جائے بلکہ وہ نبیت بھی اس سے مخفی نہ رہے جس کے ساتھ کسی شخص نے کوئی فعل کیا ہو۔ اور ظاہر ہے کہ خالق کائنات کے سواکوئی دوسری ہستی ایسی نہیں ہو سکتی جواس طرح کا عدل کر سکے۔ اب اگر کوئی شخص اللہ اور آخرت کا انکار کرتا ہے تووہ گویا یہ دعویٰ کرتا ہے کہ ہم ایک ایسی کائنات میں رہتے ہیں جو فی الحقیقت انصاف سے خالی ہے ، بلکہ جن میں سرے سے انصاف کا کوئی امکان ہی نہیں ہے۔ اس احمقانہ تخیل پر جن شخص کی عقل اور جن کا قلب وضمیر مطمئن ہو وہ بڑا ہی بے شرم ہے اگر وہ اپنے آپ کو ترقی پسندیا عقلیت پسند سمجھتا ہواوران لوگوں کو تاریک خیال یا رجعت پسند سمجھے جو کائنات کے اس انتہائی معقول تصور کو قبول کرتے ہیں جبے قرآن پیش کر رہا ہے۔

5. Has not reached you the news of those who had disbelieved before, so they tasted the evil results of their deeds. And for them is a painful punishment. \*10

اَلَمُ يَأْتِكُمُ نَبَوُّا الَّذِينَ لَي نهي يَبْنِي تهين خبران لوكول تو انہوں نے چکھا وبال اپنے کام ر کا اور انکے لئے ہے مذاب 

كَفَرُوا مِنْ قَبُلٌ فَذَاقُوا كَي جَنُول نِے كَفَرِكِياس سے پہلے وَبَالَ اَمْرِهِمْ وَلَكُمْ عَنَابٌ



\*10 That is, the evil that they tasted in the world in consequence of their misdeeds was neither the real punishment of their crimes nor the full punishment. The real and full punishment they have yet to suffer in the Hereafter. However, the people can learn a lesson from the torment that visited them. They can see how the nations which adopted an attitude of unbelief against their Lord, went an degenerating and consequently met with an evil

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

and disgraceful end. (For further explanation, see E.Ns 5, 6 of Surah Al-Aaraf, E.N. 105 of Surah Houd).

10 \* یعنی دنیا میں انہوں نے شامت اعال کا ہو مزا چکھا وہ ان کے جرائم کی نہ اصل سزا تھی نہ پوری سزا۔ اصلی اور پوری سزا تو ابھی آخرت میں ان کو بھگتنی ہے۔ لیکن دنیا میں جو عذاب ان پر آیا اس سے لوگ یہ سبت لے سکتے ہیں کہ جن قوموں نے بھی اپنے رب کے مقابلے میں کفر کا رویہ افتیار کیا وہ کس طرح بگردتی علی گئیں اور آخر کس انجام سے دوچار ہوئیں۔ (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد دوم، الاعراف، عاشیہ 5-6۔ ہود، عاشیہ 5-6۔ ہود، عاشیہ 5-6۔

6. That was because came to them their messengers with clear signs, \*11 but they said: "Shall human being guide us." \*12 So they disbelieved and turned away, and Allah was not in need. And Allah

is free of need,

Praiseworthy. \*13

یہ اس لئے کہ آتے رہے انکے
پاس انکے رسول کھلی نشانیوں
کے ساتھ 11\* تو انہوں نے کہا کیا
ایک آدمی ہمیں ہدایت دیگا<sup>12\*</sup>۔
تو انہوں نے انکار کیا اور منہ پھیرلیا
اور بے نیاز ہوگیا الله ۔ اور الله
بے نیاز ہے لائق حدوثنا
ہے۔

ذلك بِأنَّه كَانَتُ تَأْتِيهِمُ كُسُلُهُمُ بِالْبَيِّنْتِ فَقَالُوَا اللهُ فَكَفَرُوا وَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَنِيٌ حَمِيْلُ فَيَ اللهُ وَ الله عَنِيٌ حَمِيْلُ فَي

\*11 The word bayyinet as used in the original has a vast meaning. Bayyin (singular of bayyinat) in Arabic is something which is very clear and manifest. Saying about the Prophets that they came with bayyinat gives the meaning that firstly, they brought such manifest signs as bore clear testimony to their having been appointed by Allah. Secondly, they presented whatever they presented

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

with rational and clear arguments. Thirdly, there was no ambiguity in their teaching. They clearly explained what was the truth and what was falsehood, what was lawful and what was unlawful, what path man should follow and what he should avoid.

11 \*اصل میں لفظ بینات استعال ہوا ہے جس کا مفہوم بہت وسیع ہے۔ بین عربی زبان میں ایسی چیز کو کھتے ہیں جو بالکل ظاہر اور واضح ہو، انبیاء علیم السلام کے متعلق یہ فرمانا کہ وہ بینات لے کر آتے رہے ، یہ معنی رکھتا ہے کہ ایک تو وہ ایسی صریح علامات اور نشانیاں لے کر آتے تھے جو ان کے مامور من الله ہونے کی کھلی کھلی کھلی شمادت دیتی تھیں۔ دوسرے ، وہ جو بات بھی پیش کرتے تھے نہایت معقول اور روش دلیلوں کے ساتھ پیش کرتے تھے نہایت معقول اور روش دلیلوں کے ساتھ پیش کرتے تھے نہایت معقول اور روش دلیلوں کے ساتھ پیش کرتے تھے۔ تیسرے ، ان کی تعلیم میں کوئی ابہام نہ تھا، بلکہ وہ صاف صاف بتاتے تھے کہ حق کیا ہے اور باطل کیا، جائز کیا ہے اور ناجائز کیا، کس راہ پر انسان کو چینا چاہیے اور کس راہ پر نہ چینا چاہیے۔

\*12 This was then the foremost and basic cause of their degeneration and ruin mankind could not have known the right course of action in the world unless their Creator gave them the correct knowledge, and there could be practical means of bestowing such knowledge by the Creator unless He blessed some of the human beings with the knowledge and entrusted them with the duty to convey it to other human beings. For this purpose, He sent the Prophets with the manifest signs (bayyinat) so that there was no reasonable ground for the people to doubt their being on the truth. But the people refused to believe that a human being could be a Messenger of God. Then, obviously there could be no other way for them to receive guidance. (For further explanation, see E.N. 11 of Surah YaSeen). In this connection, however, a strange manifestation of the ignorance and folly of human beings is seen. They have in

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

fact, never shown any hesitation in accepting the guidance of men, so much so that they have carried out gods of wood and stone according to their guidance, they have made human beings themselves God, the incarnation of God, even son of God. And they have adopted such strange viewpoints by following the guidance of their misleaders blindly, which ruined human civilization and morals altogether. But when the Messengers of God came to them with the truth, and they presented the pure truth before them without any selfish motive, they said: Shall mere human beings show us guidance? This amounted to saying that if a human begin misled them, they would follow his guidance willingly, but if he showed the right path to them, his guidance was not acceptable.

پاس حق لے کر آئے اور انہوں نے ہر ذاتی غرض سے بالا تر ہوکر بے لاگ سچائی ان کے سامنے پیش کی تو انہوں نے کہا 'دکھوں انہوں نے کہا 'دکھوں سے بالا تر ہوکر بے لاگ سچائی ان کے سامنے پیش کی تو انہوں نے کہا 'دکھوں ہدایت دیں گے 'د؟ اس کے معنی یہ تھے کہ بشراگر گمراہ کرے تو سرآئکھوں ہے، لیکن اگر وہ راہ راست دکھاتا ہے تو اس کی رہنائی قابل قبول نہیں ہے۔

\*13 That is, when they treated the guidance sent down by Allah with indifference, then Allah also became indifferent to them and did not care what pit they fell in. Allah did not stand in need of their acknowledging Him as God in order to sustain and support His Godhead. Nor was He in need of their worship, nor of their praise and adoration. He, in fact, willed to show them the right path only for their own good and well-being. But when they turned away from it, Allah also became heedless of them. Then, neither He gave them guidance, nor remained responsible for their protection, nor saved them from being afflicted with calamities, nor prevented them from bringing about their own ruin for they themselves were not keen for His guidance and help.

13\* یعنی جب انہوں نے الله کی جمیجی ہوئی ہدایت سے استفنا برتا تو پھر الله کو بھی اس کی کچھ پروا نہ رہی کہ وہ کس گردھ میں جاکر گرتے ہیں۔ الله کی کوئی غرض توان سے اٹکی ہوئی نہ تھی کہ وہ اسے خدا مانیں گے تو وہ خدا رہے گا ورنہ خدائی کا تخت اس سے چھن جائے گا۔ وہ نہ ان کی عبادت کا مختاج تھا، نہ ان کی حدوثنا کا۔ وہ تو ان کی اپنی بھلائی کے لیے انہیں راہ راست دکھانا چاہتا تھا مگر جب وہ اس سے منہ چھیر گئے توالله بھی ان سے بے پرواہ ہوگیا۔ پھر نہ ان کو ہدایت دی، نہ ان کی حفاظت اپنے ذمہ لی، نہ ان کو ممالک میں پرنے سے بچایا اور نہ انہیں اپنے اوپر تباہی لانے سے روکا، کیونکہ وہ خود اس کی ہدایت اور ولایت کے طالب نہ تھر

that never will they be raised. \*14
Say: "Yes, by my Lord, you will certainly be raised, \*15 then you will surely be informed of what you did. \*16 And that for Allah is easy." \*17

کفرکیا کہ ہرگز نہیں وہ اٹھائے جائیں گے 14\* کہدوہاں قسم ہے میرے رب کی تم ضرور اٹھائے میرے رب کی تم ضرور اٹھائے جاؤ گے 15\* پھر ضرور تمہیں بتادیا جائیگا وہ جو تم کرتے رہے ہو 16\* اور یہ اللہ کو آسان ہے۔ 17\*

يَّبُعَثُوا أَ قُلُ بَلَى وَ مَنِّ فِي لَكُنْبُونَ مِمَا لَكُنْبَوْنَ مِمَا لَكُنْبَوْنَ مِمَا كَنْبَوْنَ مِمَا عَمِلْتُمُ أَو ذَلِكَ عَلَى اللهِ عَمِلْتُمُ أَو ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيْرُونَ فَي اللهِ يَسِيْرُونَ

\*14 That is, this was the second basic error in which the deniers of the truth have been involved in every age, and which has ultimately brought about their ruin. Although no denier of the Hereafter ever had any means of knowing, nor has he today, nor will he have in the future, that there is no life after death, but these ignorant people have always asserted the same thing, whereas there neither exists any intellectual basis for denying the Hereafter with absolute certainty nor any scientific basis for it.

14 \* یعنی ہر زمانے میں منکرین حق دوسری جس بنیادی گمراہی میں مبتلا رہے ہیں ، اور جو بالآخر ان کی تباہی کی موجب ہوئی، وہ یہ تھی۔ اگر چہ کسی منکر آخرت کے پاس نہ پہلے یہ جاننے کا کوئی ذریعہ تھا، نہ آج ہے ، نہ کھی ہوسکتا ہے کہ مرنے کے بعد کوئی دوسری زندگی نہیں ہے۔ لیکن ان نا دانوں نے ہمیشہ برائے زور کے ساتھ یہی دعویٰ کیا ہے ، مالانکہ قطعیت کے ساتھ آخرت کا انکار کر دینے کے لیے نہ کوئی عقلی بنیاد موجود ہے نہ علمی بنیاد۔

\*15 This is the third place where Allah Almighty has instructed His Prophet to tell the people by swearing an

oath by his Lord that such a thing shall certainly happen. First, in Surah Younus, it was said: They ask, is what you say really true. Tell them: Yes, by my Lord, it is absolutely true and you have no power to avert it. (verse 53). Then, in Surah Saba, it was said: The disbelievers say: How is it that Resurrection is not overtaking us. Say: By my Lord, it will surely overtake you. (verse 3).

Here, the question arises: What difference does it make for a disbeliever in the Hereafter whether you give him the news of its coming by swearing an oath or without swearing an oath. When he does not believe in it at all, will he believe in it only because you are asserting this on oath. The answer is: In the first place, the addressees of the Prophet (peace be upon him) were the people who knew from their personal knowledge and experience that he had never uttered a lie in his life. Therefore, even if they might have forged the most shameless slander against him with their tongue, yet in their hearts they could never conceive that a truthful man like him could say a thing on oath by Allah of which he himself was not convinced by knowledge and experience. Secondly, the Prophet (peace be upon him) did not only present the doctrine of the Hereafter but also gave highly rational arguments for it. What distinguishes a Prophet from others is that the arguments, however strong and cogent, that others may give for the Hereafter, can at the most make the listener admit that the occurrence of the Hereafter is more reasonable and probable than its absence. On the contrary, a Prophet stands at a notch higher level than a philosopher. His real position is not that

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

be has arrived at the conclusion of the necessity of the Hereafter by the exercise of reason. But his real position is that he has the knowledge that the Hereafter shall occur and says with conviction that it shall surely occur. Therefore, only a Prophet can swear an oath to declare this but not a philosopher. Then, faith in the Hereafter can be generated only by a Prophet's statement; the reasoning of a philosopher does not have the power to induce even himself to adopt it as his religious creed on the basis of his own argument, not to speak of another person. If the philosopher is really correct, he cannot go beyond, should be or ought to be. Only a Prophet can assert with conviction that a thing is and certainly is.

15\* یہ تیبرا مقام ہے جال الله تعالیٰ نے اپنے نبی سے فرمایا ہے کہ اپنے رب کی قسم کھاکر لوگوں سے کھو كه ضرور ايها ہوكر رہے گا۔ پہلے سورہ يونس ميں فرمايا: وَيَسْتَنْبِنُوْ نَكَ أَحَقُّ هُوَ، قُلُ إِي وَسَ إِنَّهُ لَحَقُّ وَمَا آ اَنْتُمْ بِمُعُجِزِیْنَ۔ '' وہ پوچھتے ہیں کیا واقعی یہ حق ہے ؟ کھو، میرے رب کی قسم یہ یقیناً حق ہے اور تم اتنا بل بوما نہیں رکھتے کہ اسے ظہور میں آنے سے روک دو''(آیت 53)۔ پھر سورہ سبا میں فرمایا: وَ قَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ الْاتَأْتِيْنَا السَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَ رَبِيْ لَتَأْتِيَنَّكُمُ " منكرين كتة بين كيابات ہے كہ قيامت ہم پر نہيں آرہی ہے! کھو، قسم ہے میرے رب کی وہ تم پر آگر رہے گی " (آیت 30)۔ یماں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ ایک منکر آخرت کے لیے آخر اس سے کیا فرق رہتا ہے کہ آپ اسے آخرت کے آنے کی خبر قسم کھاکر دیں یا قسم کھائے بغیر دیں ؟ وہ جب اس چیز کو نہیں مانتا تو محض اس بنا پر کیسے مان لے گاکہ آپ قسم کھاکر اس سے بہ بات کہ رہے ہیں ؟ اس کا جواب بہ ہے کہ اول تورسول الله صلی الله ِ علیہ و سلم کے مخاطب وہ لوگ تھے جو اپنے ذاتی علم اور تجربے کی بنا پر یہ بات نوب جانتے تھے کہ یہ شخص محجی عمر بھر جھوٹ نہیں بولا ہے ، اس لیے چاہے زبان سے وہ آپ کے غلاف کیسے ہی بہتان گھڑتے رہے

ہوں ، اپنے دلوں میں وہ یہ تصورتک نہ کر سکتے تھے کہ ایسا سچا انسان تجھی خدا کی قسم کھا کر وہ بات کہہ سکتا ہے جس کے برحق ہونے کا اسے کامل یقین مذہو۔ دوسرے یہ کہ آپ محض آخرت کا عقیدہ ہی بیان نہیں کرتے تھے ، بلکہ اس کے لیے نہایت معقول دلائل بھی پیش فرماتے تھے۔ مگر جو چیز نبی اور غیر نبی کے درمیان فرق کرتی ہے وہ یہ ہے کہ ایک غیر نبی آخرت کے حق میں جو مضبوط سے مضبوط دلائل دے سکتا ہے ان کا زیادہ سے زیادہ فائدہ بس یہی ہو سکتا ہے کہ آخرت کے نہ ہونے کی بہ نسبت اس کا ہونا معقول تر اور اغلب تسلیم کر لیا جائے۔ اس کے برعکس نبی کا مقام ایک فلسفی کے مقام سے بالا تر ہے۔ اس کی اصل حیثیت یہ نہیں ہے کہ عقلی استدلال سے وہ اس نتیجہ پر پہنچا ہوکہ آخرت ہونی جا ہے۔ بلکہ اس کی اصل حیثیت یہ ہے کہ وہ اس بات کا علم رکھتا ہے کہ آخرت ہوگی اور یقین کے ساتھ کھتا ہے کہ وہ ضرور ہوکر رہے گی۔ اس لیے ایک نبی ہی قسم کھاکر یہ بات کہہ سکتا ہے ، ایک فلسفی اس پر قسم نہیں کھا سکتا۔ اور آخرت پر ا بیان ایک نبی کے بیان ہی سے پیدا ہو سکتا ہے ، فلسفی کا استدلال اپنے اندر نیہ قوت نہیں رکھتا کہ دوسرا تنحض تو در کنار، فلسفی خود بھی اپنی دلیل کی بنا پر اسے اپنا ایانی عقیدہ بنا سکے۔ فلسفی اگر واقعی صبح الفکر فلسفی ہو تووہ '' ہونا چاہیے '' سے آگے نہیں بڑھ سکتا۔ '' ہے اور یقیناً ہے ''کہنا صرف ایک نبی کا کام ہے۔ \*16 This is the purpose for which the children of Adam will be resurrected. This also contains the answer to the question: What is the special need for it. If one keeps in view what has been discussed concerning verse 1,4 above, one can easily understand that in this universe, which has been created with the truth, it would be highly unreasonable to imagine about man who has been given freedom to choose either belief or unbelief, who has been granted authority to appropriate many of the things in this universe, and who after choosing the way of belief or unbelief has accomplished much good or done evil on his own responsibility by making the right or the wrong use of his authority during his life. That when he has done all this

the good done by the virtuous and the evil committed by the criminal, one should neither bear any fruit, nor should there be any time when his deeds and actions should be subjected to security. The person who asserts such an irrational thing inevitably commits one of the two absurdities: either he thinks that although this universe is based on wisdom, yet a creature like man, who has been endowed with authority, has been created and left irresponsible here; or he thinks that this universe is a random creation devoid of the wisdom of a Wise Creator. In the first place, he makes a contradictory statement, for the existence of an irresponsible creature, endowed with authority, in a universe based on wisdom, is clearly against justice and wisdom. In the second case, he cannot give any rational being like man should come into being in a haphazardly created, foolish universe, and how he conceived the idea of justice. Only a stubborn person could uphold the belief that folly could generate wisdom and injustice could generate justice, or the one who has become a mental patient because of his obsession for hair splitting. 16\* یہ وہ مقصد ہے جس کے لیے بنی آدم کو مرنے کے بعد دوبارہ اٹھایا جائے گا،اور اسی میں اس سوال کا جواب بھی ہے کہ ایسا کرنے کی آخر ضرورت کیا ہے۔ اگر وہ بحث آدمی کی نگاہ میں ہو جو سورۃ کے آغاز سے آیت نمبر4 تک کی گئی ہے تو یہ بات باسانی سمجھ میں آ جاتی ہے کہ اس برحق کائنات میں جس مخلوق کو کفرو ایان میں سے کسی ایک راہ کے اختیار کرنے کی آزادی دی گئی ہو، اور جے اس کائنات میں بہت سی چیزوں پر تصرف کا اقتدار بھی عطا کیا گیا ہو، اور جس نے کفریا ایمان کی راہ اختیار کرکے عمر بھراپنے اس اقتدار کو صیح یا غلط طریقے سے استعال کر کے بہت سی بھلائیاں یا بہت سی برائیاں خود اپنی ذمہ داری بر کی ہوں ، اس کے بارے میں یہ تصور کرنا انتہائی غیر معقول ہے کہ یہ سب کچھ جب وہ کر چکے توآخر کار بھلے کی محلائی اور

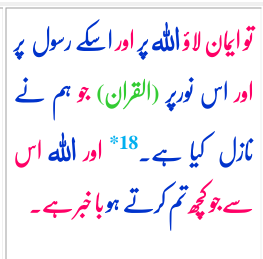
رے کی برائی، دونوں بے نیتجہ رہیں اور سرے سے کوئی وقت ایسا آئے ہی نہیں جب اس مخلوق کے اعال کی جانچ پرتا ل ہو۔ ہو شخص ایسی غیر معقول بات کہتا ہے وہ لا محالہ دو عاقتوں میں سے ایک عاقت کا ارتکا ب کرتا ہے۔ یا تو وہ یہ سمجھتا ہے کہ یہ کائنات ہے تو مبنی ہر حکمت، مگر یماں انسان جیسی با اغتیار مخلوق کو غیر ذمہ دار بنا کر چھوڑ دیا گیا ہے۔ یا چھر وہ یہ سمجھتا ہے کہ یہ ایک الل بپ بنی ہوئی کائنات ہے جے بنانے میں سرے سے کسی حکیم کی حکمت کار فرما نہیں ہے۔ پہلی صورت میں وہ ایک متناقض بات کہتا ہے کیونکہ مبنی ہر حکمت کائنات میں ایک با اغتیار مخلوق کا غیر ذمہ دار ہونا صریحاً خلاف عدل و حکمت کائنات میں صورت میں وہ اس بات کی کوئی معقول توجیہ نہیں کر سکتا کہ ایک الل بپ بنی ہوئی بے حکمت کائنات میں انسان جیسی ذی عقل مخلوق کا وجود میں آنا آخر ممکن کیلیے ہوا اور اس کے ذہن میں عدل وانصاف کا تصور کہاں سے آگیا؟ بے عقلی سے عقل کی پیدائش اور بے عدلی سے عدل کا تصور ہرآمہ ہو جانا ایک ایسی بات ہے جب کا قائل یا توایک ہے دھرم آدمی ہو سکتا ہے ، یا چھر وہ جو بہت زیادہ فلسفہ بھارتے بھارتے دماغی مریض ہو کیا ہو۔

\*17 This is the second argument for the Hereafter. The first argument was for its necessity and this second is for its possibility. Obviously, when God could create such a grand and wonderful system of the universe without any difficulty and when He could create human beings in the world in the first instance, it cannot be difficult for Him to resurrect the same human beings and summon them before Himself for the purpose of accountability.

17\* یہ آخرت کی دوسری دلیل ہے۔ پہلی دلیل آخرت کے ضروری ہونے کی تھی، اور یہ دلیل اس کے مکن ہونے کی تھی، اور یہ دلیل اس کے مکن ہونے کی ہے۔ ظاہر ہے کہ جس خدا کے لیے کائنات کا اتنا بڑا نظام بنا دینا دشوار نہ تھا اور جس کے لیے اس دنیا میں انسانوں کو پیدا کرنا دشوار نہیں ہے ، اس کے لیے یہ بات آخر کیوں دشوار ہوگی کہ انسانوں کو دو بارہ پیدا کر کے اپنے سامنے عاضر کرے اور ان کا حیاب لے۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

8. So believe in Allah and His Messenger and the light (the Quran) that We have sent down.\*18 And Allah, of whatever you do, is All Aware.



قَامِنُوْا بِاللهِ وَ رَسُولِهِ وَ النَّوْمِ اللهُ عِمَا النَّوْمَ اللهُ عِمَا تَعْمَلُوْنَ خَبِيْرُ ﴿

\*18 That is, when this is the truth and the whole human history testifies that the real cause of the destruction of the nations has been their disbelieving the Messengers and their denial of the Hereafter, then they should not insist on meeting the same doom by following their example, but should believe in the guidance presented by Allah and His Messenger and the Quran. Here, as the context itself shows, by the light that We have sent down, means the Quran. Just as light itself is clearly seen and reveals everything that was hidden in darkness around it, so is the Quran a light whose being based on the truth is self-evident; in its light man can solve and understand every problem that he cannot solve and understand exclusively by means of his own knowledge and intellect. Anyone who has the light can clearly see the straight path of truth out of the countless, crooked paths of thought and action, and can follow the straight path throughout life in such a way that at every step he can know where the crooked bypaths are misleading and where the pitfalls of destruction are situated on the way, and what is the path of safety and security among them.

18 \* ایعنی جب بیہ واقعہ ہے اور پوری انسانی تاریخ اس بات پر گواہ ہے کہ قوموں کی تباہی کا اصل موجب ان

کا رسولوں کی بات نہ ماننا اور آخرت کا انکار کرنا تھا، توا سی غلط روش پر چل کر اپنی شامت بلانے پر اصرار نہ کرواور الله اوراس کے رسول اور قرآن کی پیش کردہ ہدایت پر ایان لے آؤ۔ یہاں سیاق وسباق خود بتا رہا ہے کہ الله کی نازل کردہ روشنی سے مرادِ قرآن ہے۔ جس طرح روشنی خود نمایاں ہوتی ہے اور گردو پیش کی ان تمام چیزوں کو نمایاں کر دیتی ہے جو پہلے تاریکی میں چھپی ہوئی تھیں ، اسی طرح قرآن ایک ایسا پراغ ہے جس کا برحق ہونا بجائے خود روش ہے ، اور اس کی روشنی میں انسان ہر اس مسئلے کو سمجھ سکتا ہے جبے سمجھنے کے لیے اس کے اپنے ذرائع علم وعقل کافی نہیں۔ یہ چراغ جس شخص کے پاس ہووہ فکر وعمل کی بے شمار پر پہنچ راہوں کے درمیان حق کی سیدھی راہ صاف صاف دیکھ سکتا ہے اور عمر محر صراط مستقیم پر اس طرح عل سکتا ہے کہ ہرقدم پر اسے یہ معلوم ہوتا رہے کہ گمراہیوں کی طرف لے جانے والی پیک ڈنڈیاں کدھر کدھر جا رہی ہیں اور ہلاکت کے گردھے کماں کماں آرہے ہیں اور سلامتی کی راہ ان کے درمیان کون سی ہے۔

gathering, \*19 that will be a day of loss and gain. \*20 And whoever believes in Allah and does righteous deeds, \*21 He will remove form his evil deeds and will admit him into gardens flowing, underneath which, rivers to abide therein

9. The day when

He will gather you

for the day of

يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الْجَمْع الْبَوْمِ الْجَمْع الْبِي وَهُ الْمُعَاكِرِ عُلَا تَهْمِين يوم الحثر مين 19\* وه هو گا دن مار جيت كا\_20\* اورجو ايان لاتے الله ير اور کرے نیک عمل 21\* وہ دور کر دے گا اس سے اسکی برائیاں اور داخل کرے گا اسکو باغوں میں بہ رہی ہیں جنکے نیجے نہریں۔ وہ رمیں گے ان میں ہمیشہ۔ یمی ہے کامیابی بہت بردی۔

ذَٰلِكَ يَوْمُ التَّغَابُنِ ۚ وَ مَنُ يُّؤُمِنُ بِاللهِ وَيَعْمَلُ صَالِحًا يُّكَفِّرُ عَنْهُ سَيَّاتِهٖ وَيُلُخِلُهُ جَنَّتٍ تَجُرِئ مِن تَحْتِهَا الْأَهُارُ خلِدِيْنَ فِيْهَا آبَدًا ﴿ ذَٰلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيْمُ ٢ forever. That is the great success.

\*19 The Day of Gathering: the Resurrection, when all human beings born in the world from the beginning of creation till the Last Day will be gathered together simultaneously. This theme has been fully explained in the Quran at several places; e.g. in Surah Houd it has been said: That will be the Day when all the people shall gather together and will witness everything that will happen there. (verse 103). And in Surah Al-Waqiah: Say to them; Surely, the former and the latter, all shall be gathered together one day, the hour of which has already been appointed. (verse 50).

19\* ابتماع کے دن سے مراد قیامت، اور سب کو اکھا کرنے سے مراد ہے تمام ان انسانوں کو بیک وقت زندہ کر کے جمع کرنا جو ابتدائے آفرینش سے قیامت تک دنیا میں پیدا ہوئے ہوں۔ یہ مضمون قرآن مجید میں جگہ جگہ کھول کر بیان کیا گیا ہے۔ مثلاً مورہ ہود میں فرمایا ذٰلِک یَوَم جَمِّمُون عُلَمُ النَّاسُ وَذٰلِک یَوَمُ حَمَّمُون عُلَا النَّاسُ وَذٰلِک یَوَمُ حَمَّمُون عُلَمُ اللَّاسُ وَذٰلِک یَوَمُ حَمَّمُون عُلَمُ وَ اللَّهِ اللَّاسُ وَذٰلِک یَوَمُ حَمَّمُ وَدُیْ وَ اللَّهُ اللَّاسُ وَذُلِک یَوَمُ حَمَّمُ وَدُیْ وَ اللَّهُ اللَّاسُ وَذُلِک یَوَمُ حَمَّمُ وَدُیْ وَ اللَّهُ اللَّاسُ وَذُلِک یَوَمُ حَمَّمُ وَدُیْ وَ اللَّهُ وَا لَهُ وَاللَّهُ وَا ا

\*20 The word *yaum-ut-taghabun* as used in the original is too vast in meaning to be explained in a word, or even a sentence, of any other language. Of all the names of the Resurrection that occur in the Quran, this name probably is the most meaningful. Therefore, an explanation is necessary to understand its meaning.

Taghabun is from ghabn, which can be pronounced both as ghabn and as ghaban. Ghabn is mostly used concerning commercial and business transactions and ghaban concerning opinion. Lexically, it has other meanings also, e.g. heedlessness, forgetfulness, a person's being deprived of his share, a man's harming another inadvertently in business or mutual dealing, etc.

The derivative *taghabun* implies the occurrence of *ghabn* between two or more persons. Thus, *taghabun-al-qaum* means some people's treating others fraudulently, or a person's harming another person and the other's being harmed and damaged by him, or one's taking away the share of another and the other's being deprived of his share, or a person's incurring loss in business and another's gaining a profit, or some people's proving heedless or weak-minded in comparison to others.

Now consider that in this verse it has been said about the Resurrection: That will be a Day of taghabun (mutual loss and gain) among the people. These words automatically give the meaning that in the world taghabun is a common thing, but this taghabun is superficial and deceptive, not the real and factual taghabun, the real taghabun will take place on the Day of Resurrection. There it will become manifest as to who actually incurred the loss and who actually earned the profits, who actually was deceived and who proved to be prudent and sensible, who actually had invested all his life capital in a wrong bargain and become bankrupt and who had invested all his energies and abilities, wealth and time, in a good bargain and earned all

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

the benefits and gains, which the former also could have earned had he not been deceived in understanding the truth about the world.

The commentators while explaining the meaning of youmut-taghabun have given several meanings of it, which are all correct, and throw light on different aspects of its meaning. Some commentators have explained that on that Day the dwellers of Paradise will take away that share of the dwellers of Hell which they would have had in Paradise had they done good deeds in the world as did the dwellers of Paradise and the dwellers of Hell will take away that share of the people of Paradise, which they would have had in Hell had they done evil deeds is the world. This is supported by a Hadith, which Bukhari has related in kitab ar-Riqaq, on the authority of Abu Hurairah, saying that the Prophet (peace be upon him) said: Whoever goes to Paradise will be shown the place which he would have had in Hell had he done evil deeds in the world so that he may give more and more thanks to God; and whoever goes to Hell will be shown the place which he would have had in Paradise had he done good deeds in the world so that he may feel more and more remorseful.

Some other commentators say that on that Day, the wronged one will take away so many of the good deeds done by the wrongdoer as may be a suitable compensation for the wrong suffered, or the wrongdoer will be equal in weight with his usurped rights. For on the Day of Resurrection man will not possess any wealth which he may give to make up for the wrong done, there the only

commodity worth exchange will be one's conduct. Therefore, whoever had wronged another in the world, will have to make up for the wrong done by surrendering some of his own good deeds in his favor, or by taking some of his sins on himself and suffering the punishment for them. This theme also has been reported from the Prophet (peace be upon him) in Ahadith. In Bukhari (Kitab ar-Riqaq) a tradition has been related from Abu Hurairah, saying that the Prophet (peace be upon him) said: Whoever bears a burden of a wrong done to his brother, should compensate him for it here, for in the Hereafter no one will have any wealth or money for compensation. There, some of his good deeds will he taken from him and given away to the wronged person, or if he did not have enough good deeds, some of the sins of the wronged person will be transferred to him. Likewise, in Musnad Ahmad there is a tradition from Jabir bin Abdullah bin Unais, saing that the Prophet (peace be upon him) said: No dweller of Paradise will enter Paradise and no dweller of Hell will enter Hell until he will have compensated the other person for the wrong done to him so much so that one will have to compensate even for a slap given to another person. We asked; How will this compensation be made when on Resurrection we shall be naked and penniless? The Prophet (peace be upon him) replied: Compensation will be made by means of the good deeds and the evil deeds. In Muslim and Musnad Ahmad there is a tradition from Abu Hurairah, saying that the Prophet (peace be upon him) once asked the people sitting in his assembly: Do you know who is poor. The people

replied: He who has nothing to possess. The Prophet (peace be upon him) said: In my ummah the poor is he who appeared before his God on the Day of Resurrection with his acts of the Prayer and the Fast and the payment of the Zakat, while he had abused some one, usurped the property of another, and shed blood or hit still another. Then his good deeds were taken away and given over to each of the wronged and when nothing was left of his good deeds to make compensation, some of the sins of each wronged one were transferred to him and he was east into Hell. In another Hadith which Muslim and Abu Daud have related on the authority of Buraidah, the Prophet (peace be upon him) said: If in the absence from home of a soldier for the cause of Allah, a person treats his wife and the people of his house treacherously, the person would be made to stand before the soldier on the Day of Resurrection, and the latter would be asked to take away whatever he liked from his good deeds. Saying this, the Prophet (peace be upon him) turned to us and said: Then what do you say. That is, what do you think he would leave with him.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Some other commentators say that tile word *taghabun* is mostly used concerning commerce and business, and in the Quran at several places the attitude that the believer and the unbeliever adopt in their worldly lives has been compared to trade and commerce. If the believer giving up disobedience adopts obedience and invests his life and wealth and effort for the cause of God, he is giving up a bad bargain and investing his capital in a business which will fetch him much gain and profit in the end. On the contrary,

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

if an unbeliever abandons the way of obedience and invests his entire capital in the way of disobedience to God, he in fact, is a trader who has purchased deviation for guidance, and will incur loss in the end. The gain and the loss of both will become manifest on the Day of Resurrection. It may well so happen in the world that the believer appears to be the loser and the disbeliever the gainer. But in the Hereafter they will see who actually had made the right bargain and who the wrong bargain This theme has occurred at many places in the Quran, e.g. in Surah Al-Baqarah, Ayats 16, 175, 207; Surah Al-Imran, Ayats 77, 177; Surah An-Nisa, Ayat 74; Surah At-Taubah, Ayat 111; Surah An-Nah, Ayat 195; Surah Fatir, Ayat 29; Surah As-Saff, Ayat 10.

Yet another from of taghabun is that in the world the people go on cooperating with one another in unbelief and sin, injustice and wickedness, with full peace of mind with the confidence that they are enjoying fully mutual love and friendship. The mutual intrigues and comradeship of the members of wicked families' immoral guides and their followers, gangs of thieves and robbers, alliances of corrupt and unjust officers and officials, groups of dishonest traders, industrialists and land owners, groups established to spread deviation, error and mischief, and nations and governments which support and uphold injustice and wickedness in the world, is based on the same confidence. The individuals belonging to each of these groups harbor the impression that they are good companions of one another and their mutual cooperation is proving very

successful. But when these people reach the Hereafter, they will suddenly wake up to the realization that they had been grievously mistaken and deceived. Each one of them would feel that the one whom he considered his best father, brother, wife, husband, child, friend, companion, leader, guide, disciple or supporter and helper, had been, in fact, his worst enemy. Every kind of relationship and friendship and bond of love and reverence will change into enmity. They will all abuse and curse each other and each one will desire that maximum responsibility of his crimes be laid an the other and will strive to get him severely punished. This theme also has occurred at many places in the Quran, e.g. in Surah Al-Baqrah, Ayat 167; Surah Al-Aaraf, Ayats 37 to 39; Surah Ibrahim, Ayats 21-22; Surah Al-Mominoom, Ayat 101; Surah Al-Ankaboot, Ayats 12, 13, 25; Surah Luqman, Ayat 33; Surah Al-Ahzab, Ayats 67,68; Surah Saba, Ayats 31 to 33; Surah Fatir, Ayats 18; Surah As-Saaffat, Ayats 27 to 31; Surah Suad, Ayats 59 to 61; Surah HaMim As-Sajdah, Ayat 29; Surah Az-Zukhruf, Ayat 67; Surah Ad-Dukhan, Ayat 41; Surah AI-Maarij, Ayats 10 to 14; Surah Abasa, Ayats 34 to 36.

20 \*اصل میں لفظ یَوْمُ التَّغابُنِ استعال ہوا ہے جس کے معنی میں اتنی وسعت ہے کہ اردوزبان توکیا، کسی دوسرے زبان کے بھی ایک لفظ، بلکہ ایک فقرے میں اس کا مفہوم ادا نہیں کیا جا سکتا۔ خود قرآن مجید میں بھی قیامت کے جتنے نام آئے ہیں ، ان میں غالباً سب سے زیادہ پر معنی نام یہی ہے۔ اس لیے اس کا مفہوم سمجھنے کے لیے تصوری سی تشریح ناگزیر ہے۔ تغابن غبن سے ہے جس کا تلفظ غَبُن بھی ہے اور غَبَن مفہوم سمجھنے کے لیے تصوری سی تشریح ناگزیر ہے۔ تغابن غبن سے ہے جس کا تلفظ غَبُن بھی ہے اور غَبَن میں۔ بھی ہے اور غَبَن زیادہ تر خرید و فروخت اور لین دین کے معاملہ میں بولا جاتا ہے اور غَبَن زیادہ تر خرید و فروخت اور لین دین کے معاملہ میں بولا جاتا ہے اور غَبَن رائے کے معاملہ میں۔

لیکن کبھی کبھی اس کے بر عکس بھی استعال ہوتا ہے۔ لغت میں اس کے متعدد معنی بیان کیے ہیں : غَبَنُو ا خَبَر النَّاقِم، " أن لوكول كو يت نهيس علاكم أن كي أونتني كمال كُتي" - غَبَنَ فُلَاناً فِي الْبَيْعِ، " أس نے فلال شخص کو خرید و فروخت میں دھوکا دے دیا<sup>دد</sup>۔ اس نے فلاں شخص کو گھاٹا دے دیا ''۔ غَبِنَٰتُ مِنْ حَتِّ عِنْدِ فلانٍ، '' فلال شخص سے اپنا حق وسول کرنے میں مجھ سے مجھول ہو گئی '' غَبِیْن، '' وہ شخص جس میں ذہانت کی کمی ہواور جس کی رائے کمزور ہو' ، مَغُبُون، '' وہ شخص جو دھو کا کھا جائے''۔ لاغبن ، الغفلہ ، النسيان ، فوت الحظ، ان يبخس صاحبك في معامله بينك و بينه لضرب من الاخفاء، " فبن كے معنى بين غفلت، مجلول، اپنے جصے سے محروم رہ جانا، ایک شخص کا کسی غیر محبوس طریقے سے کارو باریا باہمی معاملہ میں دوسرے کو نقصان دینا''۔ امام حن بصریؓ نے دیکھا کہ ایک شخص دوسرے کو بیع میں دھوکا دے رہا ہے تو فرمایا هٰذٰا یغبن عقلک '' یہ شخص تجھے بیوقون بنا رہا ہے ''۔ اس سے جب لفظ تغابن بنایا جائے تو اس میں دویا زائد آدمیوں کے درمیان غبن واقع ہونے کا مفهوم پیدا ہوجاتا ہے۔ تَعَابَنَ الْقَوْمُ کے معنی ہیں بعض لوگوں کا بعض لوگوں کے ساتھ غنبن کا معاملہ کرنا۔ یا ایک متخص کا دوسرے کو نقصان پہنچانا اور دوسرے کا اس کے ہاتھوں نقصان اٹھا جانا۔ یا ایک کا حصہ دوسرے کومل جانا اور اس کا اپنے حصے سے محروم رہ جانا۔ یا تجارت میں ایک فریق کا خیارہ اٹھانا اور دوسرے فریق کا تفع اٹھا لے جانا۔ یا کچھ لوگوں کا کچھ دوسرے لوگوں کے مقابلہ میں غافل یا ضعیف الرائے ثابت ہونا۔ اب اس بات پر غور کیجے کہ آیت میں قیامت کے متعلق فرمايا گيا ہے ذٰلِک يَوْمُ التَّعَابُنِ، ' وہ دِن ہو گا تغابن كا ''۔ ان الفاظ سے خود بخود بير مفهوم نكلتا ہے كه دنيا ميں تو شب و روز تغابن ہوتا ہی رہتا ہے ، لیکن یہ تغابن ظاہری اور نظر فریب ہے ، اصل اور حقیقی تغابن نہیں ہے۔ اصل تغابن قیامت کے روز ہو گا۔ وہاں جاکر پہتہ چلے گا کہ اصل میں خیارہ کس نے اٹھایا اور کون تفع کا لے گیا۔ اصل میں کس کا جسہ کے مل گیا اور کون اپنے جسے سے محروم رہ گیا۔ اصل میں دھوکاکس نے کھایا اور کون ہوشیار نکلا۔اصل میں کس نے اپناتمام سرمایہ حیات ایک غلط کاروبار میں کھیا کر اپنا دیوالہ نکال دیا، اور کس نے اپنی قوتوں اور قابلیتوں اور مساعی اور اموال اور اوقات کو تفع کے سودے پر لگا کر وہ سارے فائدے

لوٹ لیے جو پہلے شخص کو بھی ماصل ہو سکتے تھے اگر وہ دنیا کی حقیقت سمجھنے میں دھوکا نہ کھاتا۔ مفسرین نے یوم التغابن کی تفسیر کرتے ہوئے اس کے متعدد مطلب بیان کیے ہیں جو سب کے سب صحیح ہیں اور اس کے معنی کے مختلف پہلوؤں پر روشنی ڈالتے ہیں۔ بعض مفسرین نے اس کا مطلب بیہ بیان کیا ہے کہ اس روز اہل جنت اہل دوزخ کا وہ حصہ مار لے جائیں گے جو ان کو جنت میں ملتا اگر وہ جنتیوں کے سے کام کرکے آئے ہوتے۔ اور اہل دوزخ جنتیوں کا وہ حصہ لوٹ کیں گے جو انہیں دوزخ میں ملتا اگر انہوں نے دنیا میں دوز خیوں کے سے کام کیے ہوتے۔ اس مضمون کی تائید بخاری کی وہ مدیث کرتی ہے جو انہوں نے کتاب الرِقاق میں حضرت ابو ہریرہ سے روایت کی ہے کہ حضور نے فرمایا '' جو شخص مجھی جنت میں جائے گا اسے وہ مقام دکھادیا جائے گا جواسے دوزخ میں ملتا اگر وہ برا عمل کرتا، تاکہ وہ اور زیادہ شکر گزار ہو۔ اور جو شخص بھی دوزخ میں جائے گا اسے وہ مقام دکھا دیا جائے گا جو اسے جنت میں ملتا اگر اس نے نیک عمل کیا ہوتا، تاکہ اسے اور زیادہ حسرت ہو'' بعض اور مفسرین کہتے ہیں کہ اس روز ظالم کی اتنی نیکیاں مظلوم لوٹ لے جائے گا جواس کے ظلم کا بدلہ ہو سکیں ، یا مظلوم کے اتنے گناہ ظالم پر ڈال دیے جائیں گے جواس کے حق کے برابر وزن ر تھتے ہوں۔ اس لیے کہ قیامت کے روز آدمی کے پاس کوئی مال وزر تو ہو گا نہیں کہ وہ مظلوم کا حق ادا کرنے کے لیے کوئی ہرجاینہ یا تاوان دے سکے۔ وہاں تو بس آدمی کے اعال ہی ایک زر مبادلہ ہوں گے۔ لہذا جس سخض نے دنیا میں کسی پر ظلم کیا ہو وہ مظلوم کا حق اسی طرح اداکر سکے گاکہِ اپنے پلے میں جو کچھ بھی نیکیاں ر کھتا ہوان میں سے اس کا ٹاوان ادا کرے، یا مظلوم کے گناہوں میں سے کچھ اپنے اوپر لے کر اس کا جرمانہ بھگتے۔ یہ مضمون بھی متعدد امادیث میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے منقول ہے۔ بخاری، کیاب الرقاق میں حضرت ابو ہربرہؓ کی روایت ہے کہ حضور نے فرمایا، '' جس شخص کے ذمہ اپنے کسی بھائی پر کسی قسم کے ظلم کا بار ہواہے چاہیے کہ یہیں اس سے سبکدوش ہولے ، کیونکہ آخرت میں دینار و درہم تو ہونگے ہی نہیں۔ وہاں اس کی نیکیوں میں سے کچھ لے کر مظلوم کو دلوائی جائیں گی، یا اگر اس کے پاس نیکیاں کافی مذ ہوں تو مظلوم کے کچھ گناہ اس پر ڈال دیے جائیں گے ''۔ اسی طرح منداحد میں صرت جابر بن عبدالله بن اُنیس کی روایت ہے کہ حضور نے فرمایا '' کوئی جنت میں اور کوئی دوزخی دوزخ میں اس وقت تک منہ

جا سکے گا جب تک کہ اس ظلم کا بدلہ نہ چکا دیا جائے جواس نے کسی پر کیا ہو، حتیٰ کہ ایک تھے وکا بدلہ مجھی دینا ہو گا''۔ ہم نے عرض کیا کہ یہ بدلہ کیسے دیا جائے گا جبکہ قیامت میں ہم بے سازو سامان ہوں گے ؟ فرمایا '' اپنے اعال کی نیکیوں اور بدیوں سے بدلہ چکانا ہو گا''۔ مسلم اور مسند احد میں حضرت ابو ہربرہ کی روایت ہے کہ حضور نے ایک مرتبہ اپنی مجلس میں لوگوں سے پوچھا، '' جانتے ہو مفلس کون ہوتا ہے ؟ '' لوگوں نے عرض کیا ہم میں سے مفلس وہ ہوتا ہے جس کے پاس مال متاع کچھ نہ ہو۔ فرمایا ''میری امت میں مفلس وہ ہے جو قیامت کے روز نماز اور روزہ اور زکوٰۃ اداکر کے عاضر ہوا ہو، مگر اس عال میں آیا ہوکہ کسی کواس نے گالی دی تھی اور کسی پر بہتان لگایا تھا اور کسی کا مال مار کھایا تھا اور کسی کا خون بہایا تھا اور کسی کو مارا پیٹا تھا۔ پھران سب مظلوموں میں سے ہرایک پر اس کی نیکیاں لے لے کر بانٹ دی گئیں۔ اور جب نیکیوں میں سے کچھ نہ بچا جس سے ان کا بدلہ چکا یا جا سکے توان میں سے ہرایک کے کچھ کچھ گناہ لے کر اس پر ڈال دیے گئے، اور وہ شخص دوزخ میں پھینک دیا گیا''۔ ایک اور مدیث میں ، جبے مسلم اور ابو داؤد نے حضرت بریدہ سے نقل کیا ہے ، حضور نے فرمایا کہ '' کسی مجاہد کے بیچھے اگر کسی شخص نے اس کی بیوی اور اس کے گھروالوں کے معاملہ میں خیانت کی تو قیامت کے روز وہ اس مجاہد کے سامنے کھڑا کر دیا جائے گا اور اس کو کھا جائے گا کہ اس کی نیکیوں میں سے جو کچھ تو جاہے لے '' پھر حضور نے ہاری طرف متوجہ ہو کر فرمایا '' پھر تمہارا کیا خیال ہے ''؟ یعنی تم کیا اندازہ کرتے ہوکہ وہ اس کے پاس کیا چھوڑ دے گا؟ بعض اور مفسرین نے کہا ہے کہ تغابن کا کفظ زیادہ تر تجارت کے معاملہ میں بولا جاتا ہے۔ اور قرآن مجید میں جگہ جگہ اس رویبے کو جو کا فراور مومن اپنی دنیا کی زندگی میں اختیار کرتے ہیں ، تجارت سے تشبیہ دی گئی ہے۔ مومن اگر نا فرمانی کا راستہ چھوڑ کر اطاعت اختیار کرتا ہے اور اپنی جان، مال اور محنتیں خدا کے راستے میں تھیا دیتا ہے توگویا وہ گھاٹے کا سودا چھوڑ کر ایک ایسی تجارت میں اپنا سرمایہ لگا رہا ہے جو آخر کار تفع دینے والی ہے۔ اور ایک کا فراگر اطاعت کی راہ چھوڑ کر خدا کی نا فرمانی اور بغاوت کی راہ میں اپنا سب کچھ لگا دیتا ہے تو گویا وہ ایک ایسا تاہر ہے جس نے ہدایت کے بدلے گمراہی خریدی ہے اور آخر کاروہ اس کا خیارہ اٹھانے والا ہے۔ دونوں کا تفع اور نقصان قیامت کے روز ہی کھلے گا۔ دنیا میں یہ ہوسکتا ہے کہ مومن سراسر گھاٹے میں رہے اور کافربڑے فائدے ماصل کرتا ہے۔

مگر آخرت میں جاکر معلوم ہو جائے گاکہ اصل میں تفع کا سوداکس نے کیا ہے اور نقصان کا سوداکس نے۔ یہ مضمون قرآن مجید میں بخترت مقامات پر بیان ہوا ہے۔ مثال کے طور پر آیات ذیل ملاحظہ ہوں: البقرہ، آیات 16 ـ 175 ـ 207 ـ آل عمران 77 ـ 177 ـ النساء 74 ـ التوبه 111 ـ النحل 95 ـ فاطر 29 ـ الصف 10 ـ ایک اور سورت تغابن کی بیہ بھی ہے کہ دنیا میں لوگ کفرو فنق اور ظلم و عصیان پر بردے اطمینان سے آپ میں تعاون کرتے رہتے ہیں اور یہ اعتاد رکھتے ہیں کہ ہارے درمیان بڑی گھری محبت اور دوستی ہے۔ بد کر دار غاندانوں کے افراد، ضلالت پھیلانے والے پیشوا اور ان کے پیرو، چوروں اور ڈاکوؤں کے جتھے ، رشوت خور اور ظالم افسروں اور ملازمین کے گھڑ جوڑ، بے ایمان تاجروں ، صنعت کاروں اور زمینداروں کے گروہ، گمراہی اور شرارت و خافت برپا کرنے والی پارٹیاں اور برے پیانے پر ساری دنیا میں ظلم و فساد کی علمبردار حکومتیں اور قومیں ، سب کا باہمی سازباز اسی اعتاد پر قائم ہے۔ ان میں سے ہرایک کے ساتھ تعلق رکھنے والے افراد اس گان میں ہیں کہ ہم ایک دوسرے کے برے اچھے رفیق ہیں اور ہمارے درمیان برا کامیاب تعاون چل رہا ہے۔ مگر جب یہ لوگ آخرت میں چہنچیں گے توان پر ایکایک یہ بات کھلے گی کہ ہم سب نے بہت برا دھوکا کھایا ہے۔ ہرایک یہ محوس کرے گا کہ جے میں اپنا بہترین باپ بھائی، بیوی، شوہر، اولاد، دوست، رفیق، لیڈر، پیر، مرید، یا حامی و مدد گار سمجھ رہا تھا وہ در اصل میرا بدترین دسمن تھا۔ ہر رشتہ داری اور دوستی اور عقیدت و محبت، عداوت میں تبدیل ہو جائے گی۔ سب ایک دوسرے کو گالیاں دیں گے ، ایک دوسرے پر لعنت کریں گے ، اور ہر ایک بیہ چاہے گا کہ اپنے جرائم کی زیادہ سے زیادہ ذمہ داری دوسرے پر ڈال کر اسے سخت سے سخت سِنزا دلوائے۔ یہ مضمون مجھی قرآن میں جگہ جگہ بیان کیا گیا ہے جس کے چند مثالیں حب ذيل آيات ميں دينھي جا سکتي ہيں : البقرہ 167 ـ الاحراف 37 تا 39 ـ ابراہيم 21 ـ 22 ـ المومنون 101 ـ العنكبوت 12 ـ 13 ـ 25 ـ لقمن 33 ـ الاحزاب 67 ـ 68 ـ سبا 31 ما 33 ـ فاطر 18 ـ الصّفات 27 ما 33 ـ ص 59 ما 61 - حم السجده 29 ـ الذخرف 67 ـ الدخان 41 ـ المعارج 10 ما 14 ـ عبس 34 ما 37 ـ \*21 Believing in Allah does not merely imply believing that Allah exists but believing in Him in the way Allah Himself

has taught through His Messenger and His Book. This

belief by itself includes belief in apostleship and belief in the Book. Likewise a good act also does not imply every such act as man may himself have adopted considering it a good act, or following a man-made criterion of morality, but it implies the righteous act that is in accordance with the law sent down by God. Therefore no one should have the misunderstanding that believing in Allah and doing good deeds, without the medium of the Messenger and the Book will lead to the results being mentioned below. Whoever studies the Quran carefully cannot remain unaware that according to it no such belief is genuine belief in Allah and no such act is righteous at all.

21 \* الله پر ایمان لانے سے مراد محض یہ مان لینا نہیں ہے کہ الله موبود ہے ، بلکہ اس طریقے سے ایمان لانا مراد ہے جس طرح الله نے نود اپنے رسول اور اپنی کتاب کے ذریعہ سے بتایا ہے۔ اس ایمان میں ایمان بالرسالت اور ایمان بالکتاب آپ سے آپ شامل ہے۔ اسی طرح نیک عمل سے مراد بھی ہروہ عمل نہیں ہے جہے آدمی نے نود نیکی سمجھ کر یا انسانوں کے کسی نود ساختہ معیار اظلاق کی پیروی کرتے ہوئے افتیار کر لیا ہو، بلکہ اس سے مراد وہ عمل صالح ہے جو فدا کے بھیج ہوئے قانون کے مطابق ہو۔ لہذا کسی کو یہ فلط فہمی نہ ہوئی چاہیے کہ رسول اور کتاب کے واسطے کے بغیر الله کومانے اور نیک عمل کرنے کے وہ نتائج میں جو آگ بیان ہورہے ہیں۔ قرآن مجید کا جو شخص بھی سوچ سمجھ کر مطالعہ کرے گا اس سے یہ بات پوشیدہ نہ رہے گی کہ بیان ہورہے ہیں۔ قرآن مجید کا جو شخص بھی سوچ سمجھ کر مطالعہ کرے گا اس سے یہ بات پوشیدہ نہ رہے گی کہ قرآن کی روسے اس طرح کے کسی ایمان کا نام ایمان بالله اور کسی عمل کا نام عمل صالح سرے سے ہی نظر قرآن کی روسے اس طرح کے کسی ایمان کا نام ایمان بالله اور کسی عمل کا نام عمل صالح سرے سے ہی نظر قرآن کی روسے اس طرح کے کسی ایمان کا نام ایمان بالله اور کسی عمل کا نام عمل صالح سرے سے ہی نظر قرآن کی روسے اس طرح کے کسی ایمان کا نام ایمان بالله اور کسی عمل کا نام عمل صالح سرے سے ہی نیمان

10. And those who disbelieved and denied our revelations,

اور وہ لوگ جنہوں نے کفر کیا اور جھٹلایا ہاری آیتوں کو<sup>22\*</sup> وہی ہیں

وَ النَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَكَنَّابُوْا فِي النَّامِ إِلَيْتِنَا الرَّالِكَ اصْحُبُ النَّامِ النَّامِ

such the are companions of the fire, abiding therein. And worst is that destination.

اور بری ہے وہ جگہ ۔





\*22 These words by themselves make manifest the meaning of unbelief (kufr). Unbelief is nothing but denying the verses of Allah's Book to be divine revelation, rejecting the truth expressed therein and refusing to follow and obey the commandments given in them; its results are those being mentioned below.

22\* یہ الفاظ خود کفر کے مفہوم کو واضح کر دیتے ہیں۔ کتاب الله کی آیات کو الله کی آیات نہ ماننا، اور ان حقائق کو تسلیم نہ کرنا جو ان آیات میں بیان کیے گئے ہیں، اور ان احکام کی پیروی سے انکار کر دینا جو ان میں ارشاد ہوئے ٰہیں ، یہی کفر ہے اور اس کے نتائج وہ ہیں جوآگے بیان ہورٰ ہے ہیں۔

affliction\*23 except permission of Allah. whoever believes in Allah, He guides his heart, \*25 and **Allahis All Knower** of all things. \*26

مَا اَصَابَ مِنْ مُّصِيْبَةٍ اِلَّا النبي پَنْچَى كُونَى مصيبت 23 مَّرُ الْكَابِ مِنْ مُّصِيْبَةٍ اللَّ بِإِذُنِ اللَّهِ وَ مَنُ يُؤُمِنُ الله كَ مَمْ سِ 24\* ـ اور جوايان by اسکے دل کو 25\*اور الله ہر چیز سے

شَيءِ عَلِيُمٌ ﴿

\*23 The discourse now turns to the believers. While reading this passage one should keep in mind the fact that at the time when these verses were revealed. Muslims

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

passing through great hardships. After years of persecution at Makkah they had left their home and emigrated to Madinah, where the sincere Muslims who had given them refuge had been doubly burdened. On the one hand, they had to support and sustain hundreds of the emigrants who were coming to them from different parts of Arabia. On the other, they had become the target of the persecution and enmity of the enemies of Islam of entire Arabia.

23\*اب روئے سخن اہل ایمان کی طرف ہے۔ اس سلسلہ کلام کو پڑھتے ہوئے یہ بات نگاہ میں رہنی چاہیے کہ جس زمانے میں یہ آیات نازل ہوئی ہیں وہ مسلمانوں کے لیے سخت مصائب کا زمانہ تھا۔ مکہ سے برسوں ظلم سمنے کے بعد سب کچھ چھوڑ چھاڑ کر آگئے تھے۔ اور مدینے میں جن حق پر ستوں نے ان کو پناہ دی تھی ان پر دہری مصیبت آ پڑی تھی۔ ایک طرف انہیں سینکروں مماجرین کو سمارا دینا تھا جو عرب کے مختلف حصوں سے ان کی طرف چلے آرہے تھے، اور دوسری طرف پورے عرب کے اعدائے اسلام ان کے در پے آزار ہو گئے تھے۔

\*24 This same theme has also occurred in Surah Al-Hadid, Ayats 22-23 above and we have explained it in E.Ns 39 to 42 of the commentary of that Surah. The same circumstances under which this thing was said there and the same object for which it was said underlie the verses here as well. This means that afflictions and hardships do not descend of themselves, nor has anyone in the world the power to cause an affliction to descend on anyone he may like by his own authority. All calamities wholly depend on Allah's leave. He may allow an affliction to descend upon someone or may disallow it. And Allah's leave in any case is based on one or other wisdom, directed to some ultimate good, which man neither knows, nor can understand.

24 \*\* یہ مضمون سورہ الحدید، آیات 22۔ 23 میں بھی گزر چکا ہے اور وہاں تواشی نمبر 39 تا 42 میں ہم اس کی تشریح کر کچے ہیں۔ جن طلات میں اور جس مقصد کے لیے یہ بات وہاں فرمائی گئی تھی، اس طرح کے طلات میں اس مقصد کے لیے اسے یمال دہرایا گیا ہے۔ جو تقیقت مسلمانوں کے ذہن نشین کرنی مقصود ہے وہ یہ ہے کہ نہ مصائب خود آ جاتے ہیں ، نہ دنیا میں کسی کی یہ طاقت ہے کہ اپنے اختیار سے جس پر جو مصیبت چاہے کازل کر دے۔ یہ تو سراسر الله کے اِذن پر موقوت ہے کہ کسی پر کوئی مصیبت کازل ہونے دے یا نہ ہونے دے۔ اور الله کا اذن ہمر مال کسی نہ کسی مصلحت کی بنا پر ہوتا ہے جے انسان نہ جانتا ہے نہ سمجھ سکتا ہے۔

\*25 That is, it is only belief in Allah which keeps man on the right path even in the face of an onslaught of afflictions and does not let him waver under the most trying circumstances. The one whose heart is devoid of belief either looks upon afflictions as a result of mere chance, or thinks they are brought or prevented by worldly powers, or considers them to be the work of such imaginary powers which human superstition regards as potent in bringing good and causing evil, or believes that God is the real Doer of everything but does not believe so truly and sincerely in all these different cases man degenerates. He endures the affliction, but then yields and bows to every false god, accepts every humiliation, is ready to do any mean thing and commit any wrong act he does not hesitate to abuse God, even commits suicide. On the contrary, the heart of person who knows and believes sincerely that everything is in the hands of Allah. He alone in the Master and the Ruler of the universe. That only by His permission can an affliction befall and only by His command can it be averted. Such a person is blessed by Allah with the grace of patience and submission and of acquiescing in divine will, and is granted the power to face every circumstance with determination and courage. Even under the most straitened circumstances the candle of the hope of Allah's bounty lights up his way. No affliction, however severe and trying, can dishearten him as to cause him to swerve from the right path or bow to falsehood, or invoke others than Allah for the redress of his grievances. Thus, every affliction opens up for him a new door to well-being and happiness and no affliction remains an affliction for him. In fact, it becomes, in the final, a blessing in disguise. For whether he falls a victim to it or passes through if safely, in each case he emerges successful from the trial set for him by his Lord. This same thing has been stated by the Prophet (peace be upon him) in a Hadith which has been reported unanimously by all the reporters, saying: Strange is the affair of the believer! Whatever Allah decrees for him is good for him. When an affliction befalls him, he endures it patiently, and this proves good for him. When he is blessed with prosperity, he thanks his Lord, and this too proves good for him. Such a good fortune only falls to the lot of a believer.

25 \* یعنی مصائب کے ہجوم میں جو چیزانسان کوراہ راست پر قائم رکھتی ہے اور کسی سخت سے سخت مالت میں بھی اس کے قدم ڈگمگانے نہیں دیتی وہ صرف ایان باللہ ہے۔ جس کے دل میں ایان مذہووہ آفات کو یا تواتفاقات کا نتیجہ سمجھتا ہے ، یا دنیوی طاقتوں کو ان کے لانے اور روکنے میں مؤثر مانتا ہے ، یا انہیں ایسی خیالی طاقتوں کا عمل سمجھتا ہے ، نیا فداکو فاعل خیالی طاقتوں کا عمل سمجھتا ہے جنہیں انسانی اوہام نے نفع و ضرر پہنچانے پر قادر فرض کر لیا ہے ، یا فداکو فاعل

مختار مانتا توہے مگر صیحے ایان کے ساتھ نہیں مانتا ِ ان تمام مختلف صورِ توں میں آدمی کم ظرف ہوکر رہ جاتا ہے۔ ایک خاص مدتک تو وہ مصیبت سہ لیتا ہے ، لیکن اس کے بعد وہ گھٹنے ٹیک دیتا ہے۔ ہرآستانے پر جھک جاتا ہے۔ ہر ذلت قبول کر لیتا ہے۔ ہر کمبینہِ حرکت کر سکتا ہے۔ ہر غلط کام کرنے پر آمادہ ہو جاتا ہے۔ غدا کو گالیاں دینے سے بھی نہیں چوکتا۔ حلیٰ کہ خود کشی تک کر گزرتا ہے۔ اس کے بر عکس جو شخص یہ جانتا اور سچے دل سے مانتا ہوکہ سب کچھ اللہ کے ہاتھ میں ہے اور وہی اس کائنات کا مالک و فرمازوا ہے ، اور اسی کے اذن سے مصیبت آتی اور اسی کے حکم سے ٹل سکتی ہے ، اس کے دل کو الله صبر و تسلیم اور رضا بقضاء کی توفیق دیتا ہے ، اس کو عزم اور ہمت کے ساتھ ہر طرح کے حالات کا مقابلہ کرنے کی طاقت بختا ہے ، تاریک سے تاریک مالات میں بھی اس کے سامنے اللہ کے فضل کی امید کا پراغ روش رہتا ہے ،اور کوئی بردی سے بردی آفت مجی اس کو اتنا پست ہمت نہیں ہونے دیتی کہ وہ راہ راست سے ہٹ جائے، یا باطل کے آگے سر جھ کا دے ، یا اللہ کے سواکسی اور کے در پر اپنے درد کا مداوا ڈھونڈنے لگے۔ اس طرح ہر مصیبت اس کے لئے مزید خیر کے دروازے کھول دیتی ہے۔اور کوئی مصیبت مبھی حقیقت میں اس کے لئے مصیبت نہیں رہتی بلکہ بنتیج کے اعتبار سے سراسر رحمت بن جاتی ہے ، کیونکہ خواہ وہ اس کا شکار ہو کر رہ جائے یا اس سے بخیریت گزر جائے، دونوں صورتوں میں وہ اپنے رب کی ڈالی ہوئی آزمائش سے کامیاب ہوکر نکاتا ہے۔ اسی چیزکوایک متفق علیہ مدیث میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اس طرح بیان فرمایا ہے : عجباً للمؤمن، لا يقضى الله لمقضاءً الاكان خيراً الم، ان اصابتُه ضَرّاء صبرٌ، فكان خيراً لم، وان اصابته سرّاء شكر، فكان خبراً الم، وليس ذالك لا حدٍ الله المؤمن ـ مومن كا معامله بهي عجيب بــــ الله اس کے حق میں جو فیصلہ بھی کرتا ہے وہ اس کے لیے اچھا ہی ہوتا ہے۔ مصیبت رہے تو صبر کرتا ہے، اور وہ اس کے لیے اچھا ہوتا ہے۔ خوشحالی میسرآئے توشکر کرتا ہے ، اور وہ بھی اس کے لیے اچھا ہی ہوتا ہے۔ یہ بات مومن کے سواکسی کو نصیب نہیں ہوتی ''۔

\*26 In this context this has two meanings: First, that Allah knows who really believes and what is the measure of his

So, on the basis of His knowledge, He grants guidance only to that heart, which has belief in it, and grants it guidance precisely in accordance with the measure of belief. Another meaning can also be: That Allah is not unaware of the condition of His believing servants. He has not left them alone after having invited them to faith and subjected them at the same time to severe trials and temptations of the world. He knows exactly what hardships a believer is passing through in the world, and under what circumstances he is fulfilling the demands of his faith. Therefore, O believers, you should rest assured that whatever affliction descends upon you by Allah's leave, in Allah's knowledge it must be directed to some ultimate good, which must be for your own well-being. For Allah is well-wisher of His believing servants. He does not will to subject them to afflictions and hardships without good reason.

26\*اس سلسلہ کلام میں اس ارشاد کے دو معنی ہوسکتے ہیں۔ ایک یہ کہ الله کو معلوم ہے کہ کون شخص واقعی ایمان رکھتا ہے اور کس شان کا ایمان رکھتا ہے۔ اس لیے وہ اپنے علم کی بنا پر اسی قلب کو ہدایت بخشا ہے جس میں ایمان ہو، اور اسی شان کی ہدایت بخشا ہے جس شان کا ایمان اس میں ہو۔ دوسرا مطلب یہ بھی ہو سکتا ہے کہ اپنے مومن بندول کے حالات سے الله بے خبر نہیں ہے۔ اس نے ایمان کی دعوت دے کر، اور اس ایمان کے ساتھ دنیا کی شدید آزمائشوں میں ڈال کر انہیں ان کے حال پر چھوڑ نہیں دیا ہے۔ وہ جانتا ہے کہ کس مومن پر دنیا میں کیا کچھ گزر رہی ہے اور وہ کن حالات میں اپنے ایمان کے تقاضے کس طرح پورے کر رہا ہے۔ اس لیے اطمینان رکھو کہ جو مصیبت بھی الله کے اذن سے تم پر نازل ہوتی ہے، الله کے علم میں ضرور اس کی کوئی عظیم مصلحت ہوتی ہے اور اس کے اندر کوئی بڑی خیر پوشیدہ ہوتی ہے ، الله کے علم میں ضرور اس کی کوئی عظیم مصلحت ہوتی ہے اور اس کے اندر کوئی بڑی خیر پوشیدہ ہوتی ہے ، کیونکہ الله اپنے ضرور اس کی کوئی عظیم مصلحت ہوتی ہے اور اس کے اندر کوئی بڑی خیر پوشیدہ ہوتی ہے ، کیونکہ الله اپنے

مومن بندول کا خیر خواہ ہے ، بلا وجہ انہیں مصائب میں مبتلا کرنا نہیں ماہتا۔

12. And Obey Allah and obey the Messenger, but if you turn away, then only upon Our Messenger is to convey clearly.

وَاطِيْعُوا الله وَأَطِيْعُوا اوراطاعت كروالله كي اوراطاعت الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّيُتُمْ فَإِنَّهَا كُرورسول كي - بس الرَّتُم من بير عَلَى سَسُوْلِنَا الْبَلْغُ الْمُبِينَ الْوَكَ تُوبِس مارے رسول كے ذمے پہنچا دینا ہے واضح طور



\*27 In view of the context, it means: Whatever the circumstances, good or bad, you should remain steadfast to obedience to Allah and His Messenger. But if under the pressure of hardships you turned away from obedience, you would only harm your own selves. The only responsibility of Our Messenger was to guide you to the right path, which the Messenger has fulfilled in the best way possible.

27\*سلسلہ کلام کے لحاظ سے اس ارشاد کا مطلب یہ ہے کہ اچھے مالات ہوں یا برے مالات، ہرمال میں الله اور رسول کی اطاعت پر قائم رہو۔ لیکن اگر مصائب کے ہجوم سے گھبراکر تم اطاعت سے منہ موڑ گئے تو اپنا ہی نقصان کرو گے۔ ہمارے رسول پر صرف یہ ذمہ داری تھی کہ راہ راست تم کو ٹھیک ٹھیک بتا دے، سواس کا حق رسول نے اداکر دیا ہے۔

13. Allah, there is no god except Him. And upon Allah let them put their trust, those who believe. \*28

الله که نهیں ہے کوئی معبود سواتے اسکے۔اور اللہ ہی پر عاہیے کہ مجمروسہ کریں ایان والے

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

اَللَّهُ لَا اللَّهَ اللَّهِ هُوْ وَعَلَى

اللهِ فَلْيَتُوكَّلِ الْمُؤْمِنُونِ

\*28 That is, all divine powers belong to Allah alone. No one else has any power to make or mar your destiny. He alone can bring about a good time and He alone can avert a bad time. Therefore, whoever believes sincerely that Allah is One, has absolutely no other choice than to place his full trust in Him and to continue doing his duty as a believer with the conviction that goodness and well being only lie in the way that Allah has shown him. If he attains to success in this way, it will only be by Allah's help and leave; there is no other helper. And if he encounters difficulties, hardships, dangers and disasters in this way, Allah alone will rescue him, for there is no other rescuer beside Him.

28 \* یعنی خدائی کے سارے اختیارات تنا الله تعالیٰ کے ہاتھ میں ہیں۔ کوئی دوسرا سرے سے یہ اختیار رکھتا ہی نہیں ہے کہ تمہاری اچھی یا بری تقدیر بنا سکے۔ اچھا وقت آسکتا ہے تواسی کے لائے آسکتا ہے ، اور برا وقت ٹل سکتا ہے تواسی کے ٹالے ٹل سکتا ہے۔ لہذا جو شخص سچے دل سے الله کو خدائے واحد مانتا ہواس کے لیے اس کے سوا سرے سے کوئی راستہ ہی نہیں ہے کہ وہ الله پر بھروسا رکھے اور دنیا میں ایک مومن کی حیثیت سے اپنا فرض اس یقین کے ساتھ انجام دیتا چلا جائے کہ خیر بھر مال اسی راہ میں ہے جس کی طرف کی حیثیت سے اپنا فرض اس یقین کے ساتھ انجام دیتا چلا جائے کہ خیر بھر مال اسی راہ میں ہے جس کی طرف الله نے رہنائی فرمائی ہے۔ اس راہ میں کامیابی نصیب ہوگی تو الله ہی کی مدد اور تائید و توفیق سے ہوگی، کوئی دوسری طاقت مدد کرنے والی نہیں ہے۔ اور اس راہ میں اگر مشکلات و مصائب اور خطرات و ممالک سے مابیتہ پیش آئے گا توان سے بھی وہی بچائے گا، کوئی دوسرا بچانے والا نہیں ہے۔

14. O those who have believed, indeed, among your wives and your children,

اے وہ لوگوں ہو ایمان لائے ہو بلا شبہ تمہاری بیوبوں میں اور تمہاری اولاد میں دشمن بھی ہیں تمہارے

يَاكَيُّهَا النَّانِينَ المَنْوَا اِنَّ مِنْ اَذُوَاجِكُمْ وَ اَوْلادِكُمْ عَدُوًّا there are enemies to you, so beware of them. And if you pardon and overlook and forgive, then indeed, Allah is All Forgiving, All Merciful. \*29

لَّكُمْ فَاحُنَّ مُّوْهُمْ وَ إِنَ سو بَحِتْ ربوان سے۔ اور اگر تم معاف كر دواور درگذركرو اور بخش تَعُفُوْ وَتَصْفَحُوْ اوتَعُفِرُوْ اور بخش دو تو بيتك الله ہے بختے والا فَانَ الله عَفُوْمُ سَّحِيْمُ الله عِنْ مَربان ۔ \*29\*

\*29 This verse has two meanings:

According to the first meaning, it applies to most of those difficulties which are encountered by many believing men from their wives and the women from their husbands and the parents from their children in following the way of God. It seldom so happens in the world that a man has a wife or a wife has a husband, who are full companions and helpers of each other in the matter of faith and righteousness, and that both may also have such children as may be the comfort of their eyes as regards to faith and deeds, morals and conduct. But generally it so happens that if the husband is righteous and honest, the wife and children look upon his honesty and piety and righteousness as a misfortune for themselves, and want that the husband and the father should earn Hell for their sake, and, by giving up the distinction between the lawful and the unlawful, should provide means of luxury and enjoyment, sin and vice, for them in every passable way. On the contrary, many a time a pious believing woman happens to have a husband, who does not at all approve her obedience

to the laws of God. And the children, following in the footsteps of the father, make the life of the mother miserable by their deviation and evil deeds. Then, particularly, when during the conflict between Islam and unbelief a man's faith demands that he should suffer losses for the sake of Allah and this religion, run risks, emigrate from the country or even endanger his life by joining the war against unbelief, the greatest hindrance in his way are the people of his own household.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

The second meaning relates to those special circumstances which most of the Muslims were facing at the time these verses were sent down, and also today they are faced by every person who embraces Islam in a non-Muslim society. At that time in Makkah and in other parts of Arabia a situation that was commonly being experienced was that a man would embrace Islam but his wife and children would not only be disinclined to accept it but would try their best to press him to give up Islam. And similar were the situation encountered by the women who alone embraced Islam in the family.

Addressing the believers who may be confronted with either situation, three things have been impressed:

First, they have been warned as if to say: Although from the worldly point of view these are the dearest relations of man, yet from the religious point of view, they are your enemies. This enmity may be for the reason that they hinder you from good and induce you to do evil, or that they restrain you from belief and pull you towards unbelief, or that their sympathies are with he unbelievers, and

through you if they ever come to know any of the war secrets of the Muslims, they convey it to the enemies of Islam. Owing to these the nature and quality of enmity may vary, but in any case it is enmity; and if you hold your faith dearer to your heart, you should regard them as your enemies. In their love you should never forget that between you and them there stands the barrier of belief and unbelief, or of obedience and disobedience.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Then, it is said: Beware of them. That is, you should not ruin your eternal life for the sake of their worldly life. Let not their love so overwhelm you that they become a hindrance for you in your relationship with Allah and His Messenger (peace be upon him) and your loyalty to Islam. Do not place such reliance on them that the secrets of the Muslim community should come to their notice and through them reach your enemies only by your negligence and carelessness. This is the first thing of which the Prophet (peace be upon him) has warned the Muslims in a Hadith: A person will be brought up on the Day of Resurrection, and it will be proclaimed: His wife and children ate up all his good deeds.

In the end, it is said: If you pardon and overlook and forgive, Allah is surely All-Forgiving, All-Merciful. It means: You are being made aware of their enmity so that you may beware of them and do your best to save your faith from them. This warning does not, however, mean that you should treat your wife and children harshly, or strain your relations with them so as to make your own and their domestic lift miserable and wretched. For if you did

so, two of the disadvantages would obviously result: First, it may close down every avenue to the reformation of the wife and children forever; second, it may give rise to suspicions and misgivings against Islam in the society and the people around may form the impression that a Muslim turns unduly rigid and ill-tempered for his own children in his own house as soon as he has embraced Islam.

In this connection, one should also keep in mind that in the beginning when the people became Muslims, they encountered a special difficulty if their parents were unbelievers. They would press their children to give up the new faith. They would face another difficulty when their wives and children (or in case of women, their husbands and children) persisted unbelief and would force them to abandon the faith of truth. About the first difficulty, instruction was given in Surah Al-Ankabut, Ayat 8 and Surah Luqman, Ayat 14-15, saying: Treat your parents well but if they press you to join with Me another about whom you have no knowledge, do not obey them at all. About the second difficulty the instruction has been given here, saying: You must try to save your faith from your children and family members but do not treat them harshly, but rather politely and leniently. (For further explanation, see Surah At-Taubah, Ayats 23-24; E N. 37 of Surah Al-Mujadalah; E.Ns 1 to 3 of Surah Mumtahanah; E.N. 18 of Surah Munafiqoon).

29\*اس آیت کے دو مفہوم ہیں۔ ایک مفہوم کے لحاظ سے اس کا اطلاق ان بہت سی مشکلات پر ہوتا ہے جو خدا کی راہ پر چلنے میں بخرت اہل ایمان مردول کو اپنی بیویوں سے اور عورتوں کو اپنے شوہرول سے اور

والدین کو اپنی اولا د سے پیش آتی ہیں۔ دنیا میں کم ہی ایسا ہوتا ہے کہ ایک مرد کو ایسی بیوی اور ایک عورت کو ایسا شوہر ملے جوابیان اور راست روی میں پوری طرح ایک دوسرے کے رفیق و مدد گار ہوں ، اور پھر دونوں کو اولا دہمی ایسی میسر ہوجو عقیدہ و عمل اور اخلاق وکر دار کے اعتبار سے ان کے لیے آنکھوں کی ٹھنڈک ہنے۔ ورینہ بالعموم ہوتا ہیہ ہے کہ شوہراگر نیک اور ایاندار ہے تو بیوی اور اولا داسے ایسی مکتی ہے جواس کی دیانت وامانت اور راست بازی کواپنے حق میں قسمت کی خرابی خیال کرتی ہے اور یہ چاہتی ہے کہ شوہراور باپ ان کی خاطر جہنم مول لے اور ان کے لیے حرام و ملال کی تمیز چھوڑ کر ہر طریقے سے عیش و طرب اور فنق و فجور کے سامان فراہم کرے۔ اور اس کے برعکس بیا اوقات ایک نیک مومن عورت کو ایسے شوہر سے سابقہ پیش آتا ہے جے اس کی پابندی شریعت ایک آنکھ نہیں جماتی، اور اولا دہمی باپ کے نقش قدم پر چل کر اپنی گمراہی اور بد کر داری سے ماں کی زندگی اجیرن کر دیتی ہے۔ پھر خصوصیت کے ساتھ جب کفر و دین کی کشکش میں ایک انسان کے ایمان کا تقاضا یہ ہوتا ہے کہ اللہ اور اس کے دین کی خاطر نقصانات برداشت کرے ، طرح طرح کے خطرات مول لے ، ملک چھوڑ کر ہجرت کر جائے، یا جماد میں جا کر اپنی جان تک جو کھوں میں ڈال دے ، تو سب سے بردھ کر اس کی راہ میں اس کے اہل و عیال ہی رکاوٹ بنتے ہیں۔ دوسرے مفہوم کا تعلق ان مخصوص حالات سے ہے جو ان آیات کے نزول کے زمانہ میں بکثرت مسلمانوں کو پیش آرہے تھے اور آج بھی ہراس شخص کو پیش آتے ہیں جو کسی غیر مسلم معاشرے میں اسلام قبول کرتا ہے۔ اس وقت مکہ معظمہ میں اور عرب کے دوسرے حصوں میں عموماً یہ سورت پیش آتی تھی کہ ایک مرد ایمان لے آیا ہے ، مگر ہوی بیجے نہ صرف اسلام قبول کرنے کے لیے تیار نہیں ہیں ، بلکہ خود اس کو اسلام ہے چھیر دینے کے لیے کوشاں ہیں۔ اور ایسے ہی مالات سے ان خواتین کو سابقہ پیش آتا تھا جواپنے خاندان میں اکیلی اسلام قبول کرتی تھیں۔ یہ دونوں قسم کے حالات جن اہل ایمان کو در پیش ہوں انہیں خطاب کرتے ہوئے تین باتیں فرمائی گئی ہیں: سب سے پہلے انہیں ِ خبردار کیا گیا ہے کہ دنیوی رشتے کے لحاظ سے اگر چہ بیہ لوگ وہ ہیں جوانسان کو سب سے زیادہ عزیز ہوتے ہیں ، لیکن دین کے لحاظ سے یہ تمہارے '' دشمن '' ہیں۔ یہ دشمنی خواہ اس حیثیت سے ہو کہ وہ تمہیں نیکی سے روکتے اور بدی کی طرف مائل کرتے ہوں یا اس حیثیت سے کہ وہ تمہیں ایمان سے

روکتے اور کفر کی طرف بلاتے ہوں ، یا اس حیثیت سے کہ ان کی ہدر دیاں کفار کے ساتھ ہوں اور تمہارے ذریعہ سے اگر کوئی بات بھی مسلمانوں کے جنگی رازوں کے متعلق ان کے علم میں آ جائے تو اسے اسلام کے د شمنوں تک پہنچا دیتے ہوں ، اس سے دسمنی کی نوعیت و کیفیت میں تو فرق ہو سکتا ہے ، کیلن بہر حال یہ ہے دشمنی ہی، اور اگر تمہیں ایان عزیز ہو تو اس لحاظ سے تمہیں ان کو دشمن ہی سمجھنا چاہیے ، ان کی محبت میں گرفتار ہوکر تھی اس بات کو نہ مجمولنا چاہیے کہ تمہارے اور ان کے درمیان ایمان و کفر، یا طاعت و معصیت کی دیوار مائل ہے۔ اس کے بعد فرمایا گیا کہ ان سے ہوشیار رہو۔ یعنی ان کی دنیا بنانے کے لیے اپنی عاقبت برباد نہ کر لو۔ ان کی محبت کو تبھی اینے دل میں اس مدتک نہ بڑھنے دوکہ وہ اللہ اور رسول کے ساتھ تمہارے تعلق اور اسلام کے ساتھ تمہاری وفاداری میں حائل ہو جائیں۔ ان پر فہمی اتنا اعتماد نہ کرو کہ تمہاری بے احتیاطی سے منظمانوں کی جاعت کے اسرار انہیں معلوم ہو جائیں اور وہ دشمنوں تک پہنچیں۔ یہ وہی بات ہے جس سے رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ایک مدیث میں مسلمانوں کو خبر دار کیا ہے کہ یُؤُتی ہر جلِّ یوم القیدہ قنیقال اکل عیالہ حَسَناتِہ۔ '' ایک شخص قیامت کے روز لایا جائے گا اور کیا جائے گاکہ اس کے بال بچے اس کی ساری نیکیاں کھا گئے''۔ آخر میں فرمایا گیا کہ '' اگر تم عفو و در گزر سے کام لواور معاف کر دوتوالله غفور ورحیم ہے ''۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ ان کی دشمنی سے تہیں صرف اس لیے آگاہ کیا جارہا ہے کہ تم ان سے ہوشار رہواور اپنے دین کوان سے بچانے کی فکر کرو۔ اس سے آگے بڑھ کر اس تنبیہ کا مقصد ہر گزیہ نہیں ہے کہ بیوی بچل کو مارنے چیٹنے لگو، یا ان کے ساتھ سختی سے پیش آؤ، یا ان کے ساتھ تعلقات میں ایسی بد مزگی پیدا کر لوکہ تمہاری اور ان کی گھریلوزندگی عذاب بن کر رہ جائے۔ یہ اس لیے کہ ایسا کرنے کے دو نقصانات بالکل واضح ہیں۔ ایک بیر کہ اس سے بیوی بچوں کی اصلاح کے دروازے ہمیشہ کے لیے بند ہو جانے کا خطرہ ہے۔ دوسرے بیر کہ اس سے معاشرے میں اسلام کے خلاف الٹی بد گانیاں پیدا ہو سکتی ہیں اور گرد و پیش کے لوگوں کی نگاہ میں مسلمان کے اخلاق وکر دار کی بیہ تصویر بنتی ہے کہ اسلام قبول کرتے ہی وہ خود اپنے گھر میں اپنے بال بچوں تک کے لیے سخت گیراور بد مزاج بن جاتا ہے۔ اس سلملے میں یہ بات بھی نگاہ میں رہنی چاہیے کہ ابتدائے اسلام میں جب لوگ نئے نئے مسلمان ہوتے

تھے ، تو ان کو ایک مشکل اس وقت پیش آتی تھی جب ان کے والدین کافر ہوتے تھے اور وہ ان پر دباؤ ڈالتے تھے کہ اس نئے دین سے پھر جائیں۔ اور دوسری مشکل اس وقت پیش آتی جب ان کے بیوی یچے ریا عورتوں کے معاملہ میں ان کے شوہراور بیچے ) کفریر قائم رہتے اور دین حق کی راہ سے انہیں پھیرنے کی کوشش کرتے تھے۔ پہلی صورت کے متعلق سورہ عنکبوت (آیت 8) اور سورہ لقان (آیات 14-15) میں یہ ہدایت فرمائی گئی کہ دین کے معاملہ میں والدین کی بات ہر گزنہ مانو، البنة دنیا کے معاملات میں ان کے ساتھ حن سلوک کرتے رہو۔ دوسری صورت کا حکم یہاں بیان کیا گیا ہے کہ اپنے دین کو تو اپنے بال بچوں سے بچانے کی فکر ضرور کرو، مگریان کے ساتھ سخت گیری کا برتاؤیہ کرو، بلکہ نرمی اور عفو و در گزر سے کام لو۔ (مزید تشریح کے لیے ملاظم ہو تفہیم القرآن، جلد دوم، التوبه، آیات 23۔ 24۔ جلد پنجم، المجادله، عاشیہ 37۔ الممتحنه، حواشي 1 تا 3 \_ المنافقون، ماشيه 18 ) \_

15. In fact, your wealth and your children are trial. And Allah has with Him an immense reward. \*30

النَّمَا آمُوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ ادر تقيقت تمهارے مال اور فِتُنَةً وَ الله عِنْكَ الجُرُ المهاري اولاد آزمانش ہے اور الله کے یاس ہے اجر بہت برا <sub>-</sub>30\*

\*30 For explanation, see E.N. 23 of Surah All-Anfaal. Here one should also keep in view the Prophet's (peace be upon him) saying which Tabarani has related on the authority of Abu Malik al-Ashari, saying: Your real enemy is not he whom, if you kill there is success for you, and if he kills you, there is Paradise for you; but your real enemy may be your own child who is born of your own loins, or the wealth of which you are the owner. That is why here as well as in Surah Al-Anfaal, Ayat 28, Allah says: If you yourselves from the temptation and allurements of worldly

possessions and children and succeed in keeping love of them subject to the love of Allah, there are rich rewards for you with Allah.

30 \* تشریح کے لیے ملاظہ ہو تفہیم القرآن، جلد دوم، الانفال، عاشیہ 22۔ اس موقع پر رسول الله صلی الله علیہ وسلم کا یہ ارشاد بھی نگاہ میں رہنا چاہیے جے طبرانی نے حضرت الومالک اشحریؓ سے روایت کیا ہے کہ '' تیرا اصل دشمن وہ نہیں ہے جے اگر تو قتل کر دے تو تیرے لیے کامیابی ہے اور وہ تجھے قتل کر دے تو تیرے لیے بھر تیرا اصل دشمن ، ہوسکتا ہے کہ تیرا اپنا وہ بچے ہوجو تیری ہی صلب سے پیدا ہوا ہے ، بھر تیرا سب سے برا دشمن تیرا وہ مال ہے جس کا تومالک ہے ''۔ اسی لیے الله تعالیٰ نے یماں بھی اور سورہ انفال میں بھی یہ فرمایا ہے کہ اگر تم مال اور اولاد کے فتنے سے اپنے آپ کو بچا لے جاؤاور ان کی محبت پر الله کی میں بھی یہ فرمایا ہے کہ اگر تم مال اور اولاد کے فتنے سے اپنے آپ کو بچا لے جاؤاور ان کی محبت پر الله کی میں بھی یہ فرمایا ہے کہ اگر تم مال اور اولاد کے فتنے سے اپنے آپ کو بچا ہے جاؤاور ان کی محبت پر الله کی میں بھی یہ فرمایا ہے کہ اگر تم مال اور اولاد کے فتنے سے اپنے آپ کو بچا ہے جاؤاور ان کی محبت پر الله کی میں بھی یہ فرمایا ہو میں کامیاب رہو۔ تو تمہارے لیے الله کے ہاں بہت بڑا اجر ہے۔

16. So fear Allah as much as you can, \*31 and listen and obey and spend, that is better for your own selves. And whoever is saved from the greed of his own self. Then such are those truly successful. \*32

سو ڈرو اللہ سے جمال تک ہو سکے

\*31 اور سنو اور اطاعت کرو اور خرچ

کرویہ بہتر ہے تمہارے حق میں۔
اور جو شخص بچالیا گیا اپنے دل کے

\*32 سے تو ایسے ہی میں فلاح

پانے والے ۔\*32\*

فَاتَّقُوا الله مَا اسْتَطَعْتُمُ وَاسْمَعُوا وَاطِيْعُوا وَ انْفِقُوا خَيْرًا لِآنَفُسِكُمْ وَمَنَ يُوْقَ شُحَّ نَفُسِهِ فَأُولِبِكَ هُمُ الْمُفَلِحُونَ

\*31 At another place in the Quran it has been said: Fear Allah as rightfully He should be feared. (Surah Aal-Imran, Ayat 102). At still another place: Allah does not burden any

one with a responsibility heavier than he can bear. (Surah Al-Baqarah, Ayat 286) And here: Fear Allah as much as you can. When these three verses are read together it appears that the first verse sets an ideal which every believer should try to attain. The second verse lays down the principle that no one has been required to exert himself beyond his power and ability, for in Allah's religion one has been made responsible only for what is within his power and ability. This verse enjoins every believer to try to attain piety and consciousness of God as far as he can. He should carry out His commands and avoid His disobedience as best as he possibly can. For if he shows laxity in this regard, he will not be able to escape punishment. However, one will not be held accountable for what was beyond his power and Allah alone can decide best what was really beyond a person's power and ability.

31 \*\* قرآن مجید میں ایک بھہ فرمایا گیا ہے: اِلتَّقُو الله حَنَّ تُقْتِم، '' الله سے ایسا ڈرو جیہا اس سے ڈرنے کا حق ہے '' (آل اعمران 102)۔ دوسری بھہ فرمایا لا یُکلِّفُ الله نَفَساً اِللّا وُسْعَهَا، '' الله کسی متنفس کو اس کی استطاعت سے زیادہ کا مکلف قرار نہیں دیتا '' (البقرہ۔ 286)۔ اور یمال فرمایا جا رہا ہے کہ ''جمال تک تممارے بس میں ہوالله سے ڈرتے رہو''۔ ان تینول آیتول کو ملا کر غور کچھے تو معلوم ہوتا ہے کہ پہلی آیت وہ معیار ہارے سامنے رکھ دیتی ہے جس تک پہنچنے کی ہر مومن کو کوشش کرنی چاہیے۔ دوسری آیت یہ اصولی بات ہمیں بتاتی ہے کہ کسی شخص سے بھی اس کی استطاعت سے زیادہ کام کرنے کا مطالبہ نہیں کیا گیا ہے ، بلکہ الله کے دین میں آدمی بس اسے ہی کا مکلف ہے جس کی وہ مقدرت رکھتا ہو۔ اور یہ آیت ہر مومن کو ہدایت کرتی ہے کہ وہ اپنی حد تک تقویٰ کی کوشش میں کوئی کسر نہ اٹھا رکھے۔ جمال تک بھی اس کے لیے ہدایت کرتی ہے کہ وہ اپنی حد تک تقویٰ کی کوشش میں کوئی کسر نہ اٹھا رکھے۔ جمال تک بھی اس کے لیے ہدایت کرتی ہے کہ وہ اپنی حد تک تقویٰ کی کوشش میں کوئی کسر نہ اٹھا رکھے۔ جمال تک بھی اس کے لیے ہدایت کرتی ہے کہ وہ اپنی حد تک تو کی کوشش میں کوئی کسر نہ اٹھا رکھے۔ جمال تک بھی اس کے لیے ہدایت کرتی ہے کہ وہ اپنی حد تک تقویٰ کی کوشش میں کوئی کسر نہ اٹھا رکھے۔ جمال تک بھی اس کے لیے ہدایت کرتی ہے کہ وہ اپنی حد تک تھوں کی کوشش میں کوئی کسر نہ اٹھا رکھے۔ جمال تک بھی اس کے لیے ہدایت کرتی ہو کہ کو کوشش میں کوئی کسر نہ اٹھا کر کھوں کی کوشش میں کوئی کسر نہ اٹھا کر کھوں کو کھوں کی کوشش میں کوئی کسر نہ اٹھا کی کوشش میں کوئی کسر نہ اٹھا کی کوشش میں کوئی کسر کی کوشش میں کی کوشش میں کوئی کسر کی کوشش میں کوئی کسر کی کوشش میں کوئی کسر کی کوشش کی کوشش میں کی کوشش میں کوئی کسر کی کوشش کی کوشش کی کوشش میں کی کوشش کی کی کوشش کی کی کوشش کی کو

ممکن ہواسے الله تعالیٰ کے احکام بجالانے چاہییں اور اس کی نا فرمانی سے بچنا چاہیے۔ اس معاملہ میں اگر وہ

خود تسامل سے کام لے گاتو موافذہ سے نہ ﷺ سکے گا۔ البتہ جو چیزاس کی مقدرت سے باہر ہوگی (اور اس کا فیصلہ اللہ ہی بہتر کر سکتا ہے کہ کیا چیز کس کی مقدرت سے واقعی باہر تھی) اس کے معاملہ میں اس سے باز یرس نہ کی جائے گی۔

\*32 For explanation, see E.N. 19 of Surah Al-Hashr.

32 \* تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد پنجم، الحثر، حاشیہ 19۔

17. If you loan Allah a goodly loan, He will double it\*33 for you and will forgive you. And Allah is Appreciative, Forbearing. \*34

دے گا تہیں۔ اور اللہ ہے قدرشاس بردبار\_\*34

إِنْ تُقُرِضُوا الله قَرُضًا الرَّتم قرض دوك الله كو قرض حَسَنًا يُضْعِفُهُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ عَنْ وَهُ اس كا دو گنا دے گا حَسَنًا يُضْعِفُهُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ اللهِ عَامِهُ اللهِ اللهِ عَامِهُ اللهِ الل لَكُمُ ۚ وَاللَّهُ شَكُونٌ حَلِيْمٌ ۗ



\*33 For explanation, see E.N. 267 of Surah Al-Baqarah; E.N. 33 of Surah Al-Maidah; E.N. 16 of Surah Al-Hadid.

33\* تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد اول، البقرہ، عاشیہ 267۔ المائدہ، عاشیہ 28۔ جلد پہنم، الحدید، عاشبه 16 ـ

\*34 For explanation, see E.Ns 52, 59 of Surah Fatir; E.N. 42 of Surah Ash-Shura.

34\*تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد چارم، فاطر، حواشی 52۔ 59۔ الثوریٰ، حاشیہ 42۔

18. Knower of the invisible and the visible, the All Mighty, the All Wise.

علِمُ الْعَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْمِائِدِ الْعَيْبِ وَالسَّهَادَةِ الْمِائِدِ اللَّهَادَةِ اللَّهِ اللَّهُ

الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ﴿