

An-Naziat اَلنَّزِعَيت بِسَمِ اللَّهِ اَلرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

#### Name

It is derived from the word wan-naziat with which the Surah opens.

### **Period of Revelation**

According to Abdullah bin Abbas, this Surah was revealed after Surah An-Naba. Its subject matter also testifies that it belongs to the earlier period at Makkah.

## **Theme and Subject Matter**

Its theme is affirmation of Resurrection and the life Hereafter; It also warns of the consequences of belying the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Messenger (peace be upon him) of God.

The Surah opens with oaths sworn by the angels who take the souls at death and those who hasten to carry out Allah's commands, and those who conduct the affairs of the universe according to divine will, to assure that the Resurrection will certainly come to pass and the second life after death will certainly take place. For the angels who are employed to pluck out the soul today can also be employed to restore the soul tomorrow, and the angels who promptly execute Allah's commands and conduct the affairs of the universe today can also upset the order of the universe tomorrow by orders of the same God and can also bring about a new order.

After this the people have been told, so as to say: This work which you regard as absolutely impossible is not any difficult for Allah, for which He may have to make lengthy preparations. Just a single jolt will upset this system of the world and a second jolt will be enough to cause you to appear as living beings in the new world. At that time the same people who were wont to deny it, would be trembling with fear and seeing with awe struck eyes all that they thought was impossible.

Then, relating the story of the Prophet Moses (peace be upon him) and Pharaoh briefly, the people have been warned to the effect: You know well what fate the Pharaoh met in consequence of belying the Messenger and rejecting the guidance brought by him and endeavoring to defeat his mission by trickery and deceit. If you do not learn any lesson from it and do not change your ways and attitude

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

accordingly, you will also have to meet the same fate. Then, in verses 27-33, arguments have been given for the Hereafter and life after death. In this regard, the deniers have been asked the question: Is your resurrection a more difficult task or the creation of the huge universe which spreads around you to infinite distances with myriads of its stars and planets? Your re-creation cannot be difficult for the God for Whom this was an easy task. Thus, after presenting in a single sentence, a decisive argument for the possibility of the Hereafter, attention has been drawn to the earth and its provisions that have been arranged in it for the sustenance of man and animal and of which everything testifies that it has been created with great wisdom for fulfilling some special purpose. Pointing to this the question has been left for the intellect of man to ponder for itself and form the opinion whether calling man to account after having delegated authority and responsibilities to a creature like him in this wise system would be more in keeping with the demands of wisdom, or that he should die after committing all sorts of misdeeds in the world and should perish and mix in the dust forever and should never be called to account as to how he employed the authority and fulfilled the responsibilities entrusted to him. Instead of discussing this question, in verses 34-41, it has been said: When the Hereafter is established, men's eternal future will be determined on the criterion as to which of them rebelled against his God transgressing the bounds of service and made the material benefits and pleasures his objective of life and which of them feared standing before his Lord and

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

refrained from fulfilling the unlawful desires of the self. This by itself provides the right answer to the above question to every such person who considers it honestly and free from stubbornness. For the only rational, logical and moral demand of giving authority and entrusting responsibilities to man in the world is that he should be called to account on this very basis ultimately and rewarded or punished accordingly.

In conclusion, the question of the disbelievers of Makkah as to when Resurrection will take place has been answered. They asked the Prophet (peace be upon him) this question over and over again. In reply to, it has been said that the knowledge of the time of its occurrence rests with Allah alone. The Messenger is there only to give the warning that it will certainly come. Now whoever wishes may mend his ways, fearing its coming, and whoever wishes may behave and conduct himself as he likes, fearless of its coming. When the appointed time comes, those very people who loved the life of this world and regarded its pleasures as the only object of life would feel that they had stayed in the world only for an hour or so. Then they will realize how utterly they had ruined their future forever for the sake of the short lived pleasures of the world.

ملے ہی لفظ اَلنَّزعتِ سے ما نوذ ہے۔

زمانه نزول

حضرت عبد الله بن عباس كا بيان ہے كہ يہ سورہ نباء (عم يتسآءلون) كے بعد نازل ہوئى ہے۔ اس كا مضمون بھى يہى بتا رہا ہے كہ يہ ابتدائى زمانے كى نازل شدہ سورتوں ميں سے ہے۔

# توضوع أور مضمون

اس کا موضوع قیامت اور زندگی بعد موت کا اثبات ہے اور ساتھ ساتھ اس بات پر تنبیہ بھی کہ خدا کے رسول کو جھٹلانے کا انجام کیا ہوگا۔ جھٹلانے کا انجام کیا ہوگا۔

آغاز کلام میں موت کے وقت جان نکالنے والے، اور الله کے احکام کوبلا تا خیر بجانے والے، اور حکم اللی کے مطابق ساری کائنات کا انتظام کرنے والے فرشتوں کی قسم کھا کر یقین دلایا گیا ہے کہ قیامت ضرور واقع ہوگی اور موت کے بعد دوسری زندگی ضرور پیش آگر رہے گی۔ کیونکہ جن فرشتوں کے ہاتھوں آج جان نکالی جاتی ہے، اور جو فرشتے آج الله کے حکم کی تعمیل بلا تا خیر بجا

لاتے اور کائنات کا انتظام چلاتے ہیں، وہی فرشتے کل اسی غدا کے حکم سے کائنات کا یہ نظام درہم برہم مجھی کر سکتے ہیں۔ مجھی کر سکتے ہیں اور ایک دوسرا نظام قائم مجھی کر سکتے ہیں۔

اس کے بعد لوگوں کو بتایا گیا ہے کہ یہ کام، جے تم بالکل ناممکن سمجھتے ہو، الله تعالٰی کے لیے سرے سے کوئی دشوار کام ہی نہیں ہے جس کے لیے کسی بڑی تیاری کی ضرورت ہو۔ بس ایک جھڑکا دنیا کے اس نظام کو درہم کر دیے گا، اور دوسرا جھڑکا اس کے لیے بالکل کافی ہوگا کہ دوسری دنیا میں یکایک تم اپنے آپ کو زندہ موجود یاؤ گے۔ اس وقت وہی لوگ جو اس کا انکار کر رہے تھے، خوف سے کانِپ رہے ہوں گے اور سمی

ہوئی نگاہوں سے وہ سب کچھ ہوتے دیکھ رہے ہوں گے جس کو وہ اپنے نزدیک ناممکن سمجھتے تھے۔ پھر صنرت موسی اور فرعون کا قصہ مختصراً بیان کر کے لوگوں کو خبردار کیا گیا ہے کہ رسول کو جھٹلانے اور اس کی ہدایت و

رہنائی کورد کرنے اور چالبازیوں سے اس کو شکت دینے کی کوشش کا کیا انجام فرعون دیکھ چکا ہے۔ اس سے عبرت حاصل کرکے اس روش سے بازیہ آؤگے تو وہی انجام تہمیں بھی دیکھنا پڑے گا۔ اس کے بعد آیت 27 سے 33 تک آخرت اور حیات بعد الموت کے دلائل بیان کیے گئے ہیں۔ اس سلسلے

میں پہلے منکرین سے پوچھا گیا ہے کہ تہمیں دوبارہ پیدا کر دینا زیادہ سخت کام ہے یا اس عظیم کائنات کوپیدا کرنا جو عالم بالا میں اپنے بے مدو صاب ستاروں اور سیاروں کے ساتھ پھیلی ہوئی ہے؟ جس غدا کے لیے یہ کام

مشکل نہ تھا اس کے لیے تمہاری بارِ دگر تخلیق آخر کیوں مشکل ہوگی؟ صرف ایک فقرے میں امکانِ آخرت کی یہ مسکت دلیل پیش کرنے کے بعد زمین اور اس سروسامان کی طرف توجہ دلائی گئی ہے جوزمین میں انسان اور

حیوان کی زیست کے لیے فراہم کیا گیا ہے اور جس کی ہر چیزاس بات کی شادت دے رہی ہے کہ وہ برمی حکمت کے ساتھ کسی نہ کسی مقصٰد کو پورا کرنے کے لیے بنائی گئی ہے۔ یہ اشارہ کر کے اس سوال کو انسان کی عقل پر چھوڑ دیا گیا ہے کہ وہ خود اپنی جگہ سوچ کر رائے قائم کرے کہ آیا اس حکیابنہ نظام میں انسان جیسی مخلوق کو ا فتیارات اور ذمہ داریاں سونپ کر اِس کا محاسبہ کرنا زیادہ مقتضائے حکمت نظر آنا ہے، یا یہ کہ وہ زمین میں ہر طرح کے کام کر کے مرجائے اور خاک میں مل کر ہمیشہ کے لیے فنا ہو جائے اور قبھی اس سے حیاب یہ لیا عبائے کہ ان اُفتیارات کو اس نے کیسے استعال کیا اور ان ذمہ داریوں کو کس طرح ادا کیا؟ اس سوال پر بحث کرنے کے بجائے آیات 34 –41 میں یہ بتایا گیا ہے کہ جب آخرت بریا ہوگی توانسان کے دائمی اور ابدی مستقبل کا فیصلہ اس بنیاد ہر ہوگا کہ کس نے دنیا میں مدبندگی سے تجاوز کر کے اپنے غدا سے سرکشی کی اور دنیا ہی کے فائدوں اور لذتوں کو مقصود بنا لیا، اور کس نے اپنے رب کے سامنے کھڑے ہونے کا خوب کیا اور نفس کی ناجائز خواہثات کو پورا کرنے سے احتراز کیا۔ یہ بات خود بخود اوپر کے سوال کا صیحے جواب ہراس شخص کو بتا دیتی ہے جو ضد اور ہٹ دھرمی سے باک ہو کر ایانداری کے ساتھ اس پر غور کرے۔ کیونکہ انسان کو دنیا میں اختیارات اور ذمہ داریاں سونینے کا بالکل عقلی، منطقی اور اخلاقی تقاضا یہی ہے کہ اسی بنیاد پر آخر کار اس کا محاسبہ کیا جائے اور اسے جزایا سزا دی جائے۔ آخر میں کفار مکہ کے اس سوال کا جواب دیا گیا ہے کہ وہ قیامت آئے گی کب؟ یہ سوال وہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم سے بار بار کرتے تھے۔ جواب میں فرمایا گیا ہے کہ اس کے وقت کا علم الله کے سواکسی کو نہیں ہے۔ رسول کا کام صرف خبردار کر دینا ہے کہ وہ وقت آئے گا ضرور۔ اب جس کا جی چاہے اس کے آنے کا خوف کر کے اپنا رویہ درست کر لے اور جس کا جی چاہے بے خوف ہو کر شتر بے مہار کی طرح چلتا رہے۔ جب وہ وقت آ جائے گا تو وہی لوگ جو اس دنیا کی زندگی پر مرمٹنتے تھے اور اسی کو سب کچھ تھجھتے تھے، یہ محیوی کریں گے کہ دنیا میں وہ صرف گھڑی جم ٹھیریے تھے۔ اس وقت انہیں معلوم ہوگا کہ اس چند روزہ زندگی کی خاطرانہوں نے کس طرح ہمیشہ کے لیے اپنا مستقبل برباد کر لیا۔ In the name of Allah, الله کے نام سے جو بہت مہربان بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ Most Gracious, انهایت رحم والا ہے۔ Most Merciful.



\*1 Here, the object for which an oath has been sworn by beings having five qualities has not been mentioned; but the theme that follows by itself leads to the conclusion that the oath has been sworn to affirm that the Resurrection is a certainty, which must come to pass, when all dead men shall be resurrected. Nor is there any mention as to what are the beings possessed of the qualities. However, a large number of the companions and their immediate successors and most of the commentators have expressed the opinion that they are the angels. Abdullah bin Masud, Abdullah bin Abbas, Masruq, Saeed bin Jubair, Abu salih Abud-Duha and Suddi say that "those who pull out with violence and those who draw out gently" imply the angels, who wrench out the soul of man at death from the very depths of his body, from its every fiber. "Those who glide about swiftly",

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

according to Ibn Masud, Mujahid, Saeed bin Jubair and Abu Salih, also imply the angels, who hurry about swiftly in execution of divine commands as though they were gliding through space. The same meaning of "those who hasten out as in a race" has been taken by Ali, Mujahid, Masruq, Abu Salih and Hasan Bari, and hastening out implies that each one of them hurries on his errand as soon as he receives the first indication of divine will. "Those who conduct the affairs" also imply the angels as has been reported from Ali, Mujahid, Ata Abu Salih, Hasan Bari, Qatadah, Rabi bin Anas and Suddi. In other words, these are the workers of the kingdom of the universe, who are conducting all the affairs of the world in accordance with Allah's command and will. Though this meaning of these verses has not been reported in any authentic Hadith from the Prophet (peace be upon him), while this meaning has been given by some major companions and their immediate successors and pupils, one is led to form the view that they must have obtained this knowledge from the Prophet (peace be upon him) himself.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Now the question arises: On what basis has the oath been sworn by these angels for the occurrence of the Resurrection and life after death when they themselves are as imperceptible as the thing for the occurrence of which they have been presented as an evidence and as an argument. In our opinion the reason is (and Allah has the best knowledge) that the Arabs were not deniers of the existence of the angels. They themselves admitted that at the death the soul was taken out by the angels; they also

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

believed that the angels moved at tremendous speeds; they could reach any place between the earth and the heavens instantly and promptly execute any errand that was entrusted to them. They also acknowledged that the angels are subordinate to divine will and they conduct the affairs of the universe strictly and precisely in accordance with divine will; they are not independent and masters of their will. They regarded them as daughters of Allah out of ignorance and worshipped them as deities, but they did not believe that they possessed the real authority as well. Therefore, the basis of the reasoning from the above mentioned attributes for the occurrence of the Resurrection and life after death is that the angels who took the soul by the order of God, could also restore the soul by the order of the same God; and the angels who conducted the affairs of the universe by the order of God could also upset this universe by the order of the same God whenever He so ordered them and could also bring about a new world order. They would not show any negligence or delay in the execution of His command.

1\* یماں پانچ اوصاف رکھنے والی ستیوں کی قیم جس بات پر کھائی گئی ہے اس کی وضاحت نہیں کی گئی ۔
لیکن بعد کا مضمون اِس امر پر خود دلالت کرتا ہے کہ یہ قیم اِس بات پر کھائی گئی ہے کہ قیامت ضرور آئے گی اور تمام مرے ہوئے انسان ضرور از سر نوزندہ کر کے اٹھائے جائیں گے۔ اِس کی وضاحت بھی نہیں کی گئی کہ یہ پانچ اوصاف کن ستیوں کے ہیں، کیکن صحابہ اور تابعین کی بردی تعداد نے اور اکثر مفسرین نے کھا ہے کہ یہ پانچ اوصاف کن ستیوں کے ہیں، کیکن صحابہ اور تابعین کی بردی تعداد نے اور اکثر مفسرین نے کھا ہے کہ

ان سے مراد فرشتے ہیں۔ صرت عبد الله بن متعود، صرت عبد الله بن عباس، متروق، سعید بن جبیر، ابو صالح، ابوالضیٰ اور سدّی کہتے ہیں کہ ڈو ب کر تھینچنے والوں اور آہنگی سے نکال لے جانے والوں سے مراد وہ

فرشتے ہیں جو موت کے وقت انسان کی جان کو اس کے جسم کی گمرایوں تک اُتر کر اور اس کی رگ رگ سے تھینچ کر نکالنے ہیں۔ تیزی سے تیرتے پھرنے والوں سے مراد بھی حضرت علی، حضرت ابن متعود، مجاہد، سعید بن جبیر اور ابو صالح نے فرشتے ہی لیے ہیں جو احکامِ النی کی تعمیل میں اِس طرح تیزی سے رواں دواں رہتے ہیں جیسے کہ وہ فضا میں تیررہے ہوں۔ یہی مفہوم '' سبقت کرنے والوں'' کا حضرت علی، مجاہد، مسروق ، ابو صالح اور حن بصری نے لیا ہے اور سبقت کرنے سے مرادیہ ہے کہ حکم التی کا اشارہ پاتے ہی اُن میں سے ہرایک اس کی عمیل کے لیے دوڑ پرتا ہے۔ "معاملات کا انتظام چلانے والوں" سے مراد بھی فرشتے ہیں، جیسا کہ حضرت علی، مجاہد، عطاء، ابو صالح، حن بصری، قنادَہ، ربیع بن انس، اور سدّی سے منقول ہے۔ بالفاظِ دیگر بیہ سلطنتِ کائنات کے وہ کارکن ہیں جن کے ہاتھوں دنیا کا سارا انتظام الله تعالیٰ کے عکم کے مطابق علی رہا ہے۔ اِن آیات کے یہ معنی اگرچہ کسی صحیح مدیث میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے منقول نہیں ہوئے ہیں، لیکن چندا کابر صحابہ نے، اور اُن تابعین نے جو صحابہ ہی کے شاگرد تھے، جب ان کا یہ مطلب بیان کیا ہے تو گان یہی ہوتا ہے کہ یہ علم حضور ہی سے ماصل کیا گیا ہوگا۔ اب یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ وقوعِ قیامت اور حیات بعد الموت پر اِن فرشتوں کی قسم کس بنا پر کھائی گئی ہے جبکہ یہ خود بھی اُسی طرح غیر محبوس ہیں جس طرح وہ چیز غیر محبوس ہے جس کے واقع ہونے پر ان کو بطور شادت اور بطورِ استدلال پیش کیا گیا ہے۔ ہاریے نزدیک اس کی وجہ یہ ہے، والله اعلم، کم اہلِ عرب فرشتوں کی مستی کے منکر نہ تھے۔ وہ خود اِس بات کو تسلیم کرتے تھے کہ موت کے وقت انسان کی جان فرشتے ہی نکالتے ہیں۔ ان کا یہ عقیدہ بھی تھاکہ فرشتوں کی حرکت انتنائِی تیزہے، زمین سے آسمان تک آناً فاناً وہ ایک عگہ سے دوسری مگہ پہنچ جاتے ہیں اور ہر کام جس کا انہیں مکم دیا جائے بلا تاخیر انجام دیتے ہیں۔ وہ یہ بھی مانتے تھے کہ یہ فرشتے مکم التی کے تابع ہیں اور کائنات کا انتظام الله تعالیٰ ہی کے امرسے چلاتے ہیں، خود مختار اور اپنی مرضی کے مالک نہیں ہیں۔ جالت کی بنا پر وہ ان کو اللہ کی بیٹیاں ضرور کہتے تھے اور اُن کو معبود بھی بنائے ہوئے تھے، لیکن اُن کا یہ عقیدہ نہیں تھا کہ اصل اختیارات انہی کے ہاتھ میں ہیں۔ اس لیے

یماں وقوع قیامت اور حیات بعد الموت پر اُن کے مذکورہ بالا اوصاف سے استدلال اس بنا پر کیا گیا ہے کہ جس خدا کے حکم سے فرشتے تمہاری جان لکا لیے ہیں اسی کے حکم سے وہ دوبارہ جان ڈال بھی سکتے ہیں۔ اور جس خدا کے حکم سے وہ کائنات کا انتظام چلا رہے ہیں اسی کے حکم سے ، جب بھی اُس کا حکم ہو، اِس کائنات کو وہ درہم برہم بھی کر سکتے ہیں، اور ایک دوسری دنیا بنا بھی سکتے ہیں۔ اُس کے حکم کی تعمیل میں ان کی طرف سے ذرّہ برابر بھی ستی یا لمحہ بھرکی تا خیر بھی نہیں ہو سکتی۔

6. The Day when the shaking will be caused by a violent jolt.

جس دن ہلا ڈالے گا زلزلے کا جھڑکا۔



7. Which followed another jolt. \*2

اس کے بیچے آئے گا دوسرا جمنگا۔\*\*



\*2 The first jolt implies the jolt which will destroy the earth and everything on it, and the second jolt at which all dead men will rise up from death and from their graves. This same state has been described in Surah Az-Zumar, thus: And when the Trumpet shall be blown on that Day, all those who are in the heavens and the earth shall fall down dead except those whom Allah may allow (to live). Then the Trumpet shall be blown again and they will all stand up, looking around. (verse 68).

2\* پہلے جھٹکے سے مراد وہ جھٹکا ہے جو زمین اور اس کی ہر چیز کو تباہ کر دے گا اور دوسرے جھٹکے سے مراد وہ جھٹکا ہے جو کا ہو جھٹکا ہے جس کے بعد تمام مردے زندہ ہو کر زمین سے نکل آئیں گے ۔ اِسی کیفیت کو سورہ زُمر میں یوں بیان کیا گیا ہے "اور صور چھوٹکا جائے گا تو زمین اور آسمان میں جو بھی ہیں وہ سب مرکر گر جائیں گے سوائے اُن کے جہنیں الله (زندہ رکھنا) چاہے۔ چھر ایک دوسرا صور چھوٹکا جائے گا تو یکایک وہ سب اُٹھ کر دیکھنے لگیں گے "۔ (آیت ۲۸)

| 8. H | learts | on       | that |
|------|--------|----------|------|
| Day  | shall  | tre      | mble |
| with | fear.  | <b>3</b> |      |





\*3 Hearts shall tremble: because, according to the Quran, only the disbelievers, the wicked people and the hypocrites will be terror-stricken on the Resurrection Day, the righteous believers will remain secure from this terror. About them in Surah Al-Anbiya (verse 103) it has been said: The time of great fright will not trouble them at all; the angels will rush forth to receive them, saying: This is the very day which you were promised.

3\* ''کچھ دل'' کے الفاظ اس لیے استعال کیے گئے ہیں کہ قرآن مجید کی روسے صرف کفار و فجار اور منافقین ہی یر قیامت کے روز ہول طاری ہو گا۔ مومنین صالحین اُس ہول سے محفوظ ہول گے۔ سورہ انبیاء میں ان کے متعلق فرمایا گیا ہے کہ ''وہ انتہائی گھبراہٹ کا وقت اُن کو ذرا پریشان یہ کرے گا اور ملائکہ بردھ کر اُن کو ہاتھوں ہاتھ

لیں گے کہ یہ تمهارا وہی دن ہے جس کا تم سے وعدہ کیا جاتا تھا" (آیت۱۰۳)

9. Their eyes humbled.

اَبْصَامُ هَا خَاشِعَةٌ أَنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

تِقُولُونَ عَالِنًا لَمَرُ دُورُونَ فِي لِي كَيْتِ مِين كيا ہم ضرور لوٹائے العدم میں اللہ العدم اللہ اللہ اللہ "Shall we really

ا جائیں گے پہلی مالت میں۔

الحَافِرَةِ ﴿

be restored to our former state."

عَاذَا كُنَّا عِظَامًا نَّخِرَةً ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا جَب مِم مِو جَانِين كَ مِدْيان

we shall have become rotten bones, hollow."

11. "Is it, when

قَالُوْا تِلْكَ إِذًا كَرَّةٌ خَاسِرَةٌ اللَّهِ اللَّهِ عَاسِرَةٌ اللَّهِ اللَّهِ عَاسِرَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

would then be a







\*4 That is, when they were told that they would surely be raised back to life after death, they started mocking it, saying to one another: Well, if we have really to be restored to our former state of life, then we would certainly be doomed.

4\* یعنی جب اُن کو جواب دیا گیا کہ ہاں ایسا ہی ہوگا تو وہ مذاق کے طور پر آپس میں ایک دوسرے سے کہنے گئے یا رو، اگر واقعی ہمیں پلٹ کر دوبارہ زندگی کی حالت میں واپس آنا پڑا تب تو ہم مارے گئے، اس کے بعد تو پھر ہماری خیر نہیں ہے۔

13. Then only, it would be a shout, once.

توبس وہ ہوگی ڈانٹ ایک بار۔

فَا مِنْ الْمِي رَجْرَةٌ وَّاحِلَةٌ ١

14. Then they all will suddenly be upon the earth. \*5

اس وقت وہ سب آجمع ہوں گے میدان میں ۔\*\* فَاِذَاهُمُ بِالسَّاهِرَةِ ۗ

\*5 That is, they are mocking it as an impossibility, whereas it is not at all a difficult task for Allah for the performance of which He may have to make lengthy preparations. For it only a single shout or cry is enough at which your dust of ash will gather together from wherever it lay, and you will suddenly find yourself alive on the back of the earth. Thinking this return to be a return to loss, you may try to escape from it however hard you may, but it will inevitably take place; it cannot be averted by your denial, escape or mockery.

5 \* یعنی بیر لوگ اسے ایک امر محال سمجھ کر اس کی ہنسی اڑا رہے ہیں، مالانکہ الله کے لیے بیر کوئی مشکل کام

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

نہیں ہے جس کو انجام دینے کے لیے کچے ہوئی کمبی چوڑی تیاریوں کی ضرورت ہو۔ اِس کے لیے صرف ایک ڈانٹ یا جھڑکی کافی ہے جس کے ساتھ ہی تہماری فاک یا راکھ، خواہ کہیں پڑی ہو، ہر طرف سے سمٹ کر ایک عگہ جمع ہو جائے گی اور تم یکایک اپنے آپ کو زمین کی پیٹے پر زندہ موجود یاؤ گے۔ اِس واپسی کو گھائے کی واپسی سمجھ کر چاہے تم اِس سے کتنا ہی فرار کرنے کی کوشش کرو، یہ تو ہوکر رہنی ہے ، تہمارے انکاریا فراریا تمسخرسے یہ رُک نہیں سکتی۔

# 15. Has\*6 there reached you the story of Moses.



\*6 As the denial of the Resurrection and Hereafter by the disbelievers of Makkah and their mockery of it was not, in fact, rejection of a philosophy but belying Allah's Messengers, and the tricks that they were employing against the Prophet (peace be upon him) were not against an ordinary man but were meant to frustrate the mission of Allah's Messenger (peace be upon him), the story of the Prophet Moses (peace be upon him) and the Pharaoh is being related before giving additional arguments for the occurrence of the Hereafter so that they are warned of the consequences of fighting with the Messenger and resisting the God Who sent him.

6\* چونکہ کفار مکہ کا قیامت اور آخرت کو نہ ماننا اور اس کا مذاق اُڑا کا در اصل کسی فلیفے کورد کرنا نہیں تھا بلکہ الله کے رسول کو جھٹلانا تھا، اور جو چالیں وہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے خلاف چل رہے تھے وہ کسی عام آدمی کے خلاف نہیں بلکہ الله کے رسول کی دعوت کوزک دینے کے لیے تھیں، اس لیے وقوع آخرت کے مزید دلائل دینے سے پہلے اُن کو صفرت موسیٰ اور فرعون کا قصہ سنا یا جا رہا ہے تاکہ وہ خبر دار ہو جائیں کہ رسالت سے ٹکرانے اور رسول کے جھیجے والے خدا کے مقابلے میں سراٹھانے کا انجام کیا ہوتا ہے۔

| <b>16.</b> | W  | hen l  | nis Lo | ord |
|------------|----|--------|--------|-----|
| call       | ed | out    | him    | in  |
| the        | S  | icred  | l val  | ley |
| of T       | uv | va. *7 |        |     |

| جب بکارا اسکو اس کے رب نے |  |
|---------------------------|--|
| پاک میدان میں طوی کے۔**   |  |

إِذْ نَادِيهُ مَا بُهُ بِالْوَادِ الْمُقَلَّسِ طوی ش

\*7 According to general opinion among the commentators the sacred valley of Tuwa means the sacred valley which was named Tuwa. But, besides this, two other meanings of it also have been given:

(1) The valley that was blessed and made sacred twice, for it was first made sacred when Allah spoke to Moses (peace be upon him) in it for the first time, and it was blessed and made sacred for the second time when the Prophet Moses (peace be upon him) led the children of Israel out of Egypt and brought them into it.

(2) Called out to him in the sacred valley in the night, and this is according to the meaning of tuwa in the Arabic idiom.

7\*وادی مقدس طویٰ کے معنی بالعموم مفسرین نے یہ بیان کیے ہیں کہ ''وہ مقدس وادی جس کا نام طویٰ تھا "۔ لیکن اس کے علاوہ اس کے دو معنی اور بھی بیان کیے گئے ہیں ۔ ایک بیا کہ "وہ وادی جو دومرتبہ مقدّس کی گئی"، کیونکہ ایک دفعہ اُسے اُس وقت مقدس کیا گیا جب پہلی مرتبہ الله تعالیٰ نے وہاں حضرت موسیٰ کو مخاطب فرمایا، اور دوسری دفعہ اسے تقدیس کا شرف اُس وقت بختاگیا جب صرت موسیٰ مصر سے بنی اسرائیل کو نکال کر اس وادی میں لانے ۔ دوسرے یہ کہ ''رات کے وقت وادی مقدس میں یکارا''۔ عربی میں محاورہ ہے جاء بعد طُوی، یعنی فلاں شخص میرے یا س رات کا کچھ صد گزرنے کے بعد آیا۔

17. Go to Pharaoh, indeed become rebellious.

اِذْهَبُ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَعْی اللَّهِ فَرعون کے یاس یقیناً وہ سرکش ہوگیا ہے۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



18. Then فَقُلُ هَل لَّكَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللِّلْمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللللِّهُ الللِّلْمُ الللللْمُلِمُ اللَّ say: "Would you (be willing) to that you become purified." وَ اَهُدِيكَ إِلَى مَرِّبِكَ فَتَخْشَى اور میں تجھ ہے راہ دکھاؤں تیرے اُھدِيكَ إِلَى مَرِّبِكَ فَتَخْشَى اللهِ المِلْ المِلْ المِلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ 19. "And I may



guide you to your Lord, so you may have fear." \*8

\*8 Here, one should understand a few things well: (1) The dialogue that took place between the Prophet Moses (peace be upon him) and Allah Almighty at the time of appointing him to the office of Prophethood has been related at some places briefly and at others in full detail in the Quran as the occasion demanded. Here, brevity was the need, therefore, only a resume has been given. Full details are found in Surah TaHa, Ayats 9-48; Surah Ash-Shuara, Ayats 10-17; Surah An-Naml, Ayats 7-12, Surah Al-Qasas, Ayats: 29-35.

(2) The rebellion of the Pharaoh referred to here relates to his transgressing the bounds of service and rebelling both against the Creator and against His creatures. As for his rebellion against the Creator, it is being mentioned a little below when he gathered his people together and proclaimed: I am your lord, the supreme. As against the creatures his rebellion was that he had divided his subjects into classes; he treated the weak classes tyrannically and had reduced his entire nation to slavery as has been mentioned in Surah Al-Qasas, Ayat 4 and Surah Az-Zukhruf, Ayat 54.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

(3) The instruction given to Moses (peace be upon him) was: Go, you and your brother Aaron, to Pharaoh for he has transgressed all bounds. Talk to him gently; maybe that he is convinced by admonition or is imbued with fear. (Surah TaHa, Ayat 44). One model of the gentle speech has been given in these verses, which shows what right method a preacher should adopt when preaching to a perverted man. Other models are given in Surah TaHa, Ayats 49-52; Surah Ash-Shuara, Ayats 23-28 and Surah Al-Qasas, Ayat 37. These verses are of those in which Allah has taught the correct methods of preaching Islam in the Quran. (4) The Prophet Moses (peace be upon him) had not been sent to Pharaoh only for the deliverance of the children of Israel as some people seem to think but the primary object of his appointment was to show Pharaoh and his people the right way, and the second object was that if he did not accept the right way, the children of Israel (who in fact were a Muslim people) should be taken out of his slavery and from Egypt. This thing becomes plain from these verses too, for there is no mention whatsoever in these of the deliverance of the children of Israel, but the Prophet Moses (peace be upon him) has been commanded to present the message of the truth before Pharaoh, and this is confirmed by those verses also in which the Prophet Moses (peace be upon him) has preached Islam as well as demanded freedom of the children of Israel, e.g. see Surah Al-Aaraf, Ayats 104-105, Surah TaHa, Ayats 47-52; Surah Ash-Shua ara, Ayats 16-17, 23-28. (For further explanation, see E.N. 74 of Younus).

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

(5) Here, to adopt purity means to adopt purity of belief, morals and deeds, or, in other words, to accept Islam. Ibn Zaid says: Wherever in the Quran the word tazakka (purity) has been use, it implies acceptance of Islam. As an example of this he has cited the following three verses: And this is the reward of him who adopts purity, i.e. accepts Islam; and what would make you know that he might adopt purity, i.e. becomes a Muslim (Surah Abasa, Ayat 3); And you would not be responsible if he did not adapt purity, i.e. did not become a Muslim (Surah Abasa, Ayat 7). (Ibn Jarir).

(6) That I may guide you to your Lord so that you may have fear (of Him) means: When you recognize your Lord and come to know that you are His slave, and not a free man, you will inevitably have fear of Him in your heart, for fear of God is the thing on which depends the right attitude of man in the world. Without the knowledge and fear of God no purity of the self can be possible.

8 \* یمال چند باتیں اچھی طرح سمجھ لینی چاہییں: (۱) صنرت موسیٰ کو منصبِ نبوت پر مقرر کرتے وقت ہو باتیں اُن کے اور الله تعالیٰ کے درمیان ہوئی تھیں اُن کو قرآن مجید میں حبِ موقع کہیں مختصر اور کہیں مفصل بیان کیا گیا ہے۔ سورہ مفصل بیان کیا گیا ہے۔ سورہ

طرا، آیات و تا ۴۸، سورہ شعراء ، آیات ۱ تا ۱۷، سورہ نمل ، آیات ۲ تا ۱۲، اور سورہ قصص ، آیات ۲ تا ۳۵ میں ان کی تفصیل بیان ہوئی ہے۔ (۲) فرعون کی جس سرکشی کا یمان ذکر کیا گیا ہے اس سے مراد بندگی کی مدسے تجاوز کر

کے خالق اور خلق ، دونوں کے مقابلے میں سرکشی کرنا ہے ۔ خالق کے مقابلے میں اُس سرکشی کا ذکر توآگے آرہا ہے کہ اس نے اپنی رعیت کو جمع کر کے اعلان کیا کہ '' میں تمہارا سب سے بردا رب ہوں''۔ اور خلق کے

مقابلے میں اس کی سرکشی یہ تھی کہ اس نے اپنی مملکت کے باشندوں کو مختلف گروہوں اور طبقوں میں بانٹ

رکھا تھا، کمزور طبقوں پر وہ سخت ظلم و ستم ڈھا رہا تھا، اور اپنی پوری قوم کو بیوقوف بناکر اس نے غلام بنا رکھا تھا، جیبا کہ سورہ قصص آیت ۴ اور سورہ زُنزُف آیت ۵۴ میں بیان کیا گیا ہے۔ (۳) حضرت موسیٰ، کو ہدایت فرمائی گئی تھی کہ فَقُوْ لَاللَهُ قَوْلاً لَیِّنَا لَعَلَّمٰ یَتَانَکُّو اَوْ یَغْشیٰ، ''تم اور ہارون دونوں بھائی اُس سے نرمی کے ساتھ بات کرنا ، شاید کہ وہ تصبحت قبول کرے اور خدا سے ڈرے "(القصص، آیت ۴۴) اس نرم کلام کا ایک نمونہ تو اِن آیات میں دیا گیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ایک مبلغ کو کسی بگرسے ہوئے آدمی کی ہدایت کے لیے کس حکمت کے ساتھ تبلیغ کرنی چاہیے۔ دوسرے نمونے سورہ طہ، آیات،۵۲۵، الشعراء،۲۸تا۲۸، اور القصص، آیت ۳۷ میں دیے گئے ہیں۔ یہ منجلہ اُن آیات کے ہیں جن میں الله تعالیٰ نے قرآن مجید میں حکمت ِ تبکیغ کی تعلیم دی ہے۔ (۴) خضرت موسی صرف بنی اسرائیل کی رہائی کے لیے ہی فرعون کے پاسِ نہیں بھیج گئے تھے، جیسا کہ بعض لوگوں کا خیال ہے ، بلکہ ان کی بعثت کا پہلا مقصد فرعون اور اس کی قوم کو راہ راست د کھانا تھا، اور دوسرا مقصدیہ تھاکہ اگر وہ راہ راست قبول نہ کرے تو بنی اسرائیل کو ﴿ جواصل میں ایک مسلمان قوم تھے) اُس کی غلامی سے چھڑا کر مصر سے نکال لائیں۔ یہ بات اِن آیات سے مبھی ظاہر ہوتی ہے، کیونکہ اِن میں سرے سے بنی اسرائیلِ کی رہائی کا ذکر ہی نہیں ہے بلکہ صرت موسیٰ کو فرعون کے سامنے سے صرف حق کی تبلیغ پیش کرنے کا حکم دیا گیا ہے، اور اُن مقامات سے بھی اس کا ثبوت ملتا ہے جمال حضرت موسیٰ نے تنبیغ اسلام مجی کی ہے اور بنی اسرائیل کی رہائی کا مطالبہ مجھی فرمایا ہے۔ مثلاً ملاحظہ ہو (الأعراف، آیات ۱۰۷۔ ۱۰۵ طر، آیات ۲۷ تا ۵۲ الشعراء، آیات ۱۱۔ ۱۹۳۷ تا ۲۸۔ (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تقہیم القرآن ، جلد دوم ، یونس ، حاشیہ ۷)۔ (۵) یہاں پائیزگی (تَزسیّ) اختیار کرنے کا مطلب عقیدے اور اخلاق اور اعال کی پائیزگی اختیار کرنا، یا دوسرے الفاظ میں اسلام قبول کر لینا ہے۔ ابن زید کہتے ہیں کہ قرآن مجید جہاں بھی تَزَسِی کا لفظ استعمال ہوا ہے وہاں اس سے مراد اسلام قبول کرنا ہی ہے۔ چنانچہ وہ مثال میں قرآن مجید کی حبِ ذیل تین آیات کو پیش کرتے ہیں۔ وَ ذٰلِکَ جَزَآ وُ مَنۡ تَزَسَّی، " اور یہ جزا ہے اس کی جو پائیزگی اختیار کرے"۔ یعنی اسلام لے آئے۔ وَمَا یُلُ بِیُکَ لَعَلَّہُ یَزَّتی، اور "تہیں کیا خبر شاید کہ وہ پاکیزگی افتیار کرے"،

یعنی مسلمان اسلام لے آئے۔ وَمَا عَلَیْکَ اَلَّا یَزَّتَیْ،" اور تم پر کیا ذمہ داری ہے اگر وہ پاجیری افتیار نہ کرے "یعنی مسلمان نہ ہو(ابن جریر)۔

(۲) یہ ارشاد کہ "میں تیرے رب کی طرف تیری رہ خائی کروں تو (اس کا خوف ) تیرے دل میں پیدا ہو"، اس کا مطلب یہ ہے کہ جب تو اپنے رب کو پہچان لے گا اور تجھے معلوم ہو جائے گا تو اُس کا بندہ ہے، مردِ آزاد منیں ہے، تو لازماً تیرے دل میں اُس کا خوف پیدا ہوگا، اور خوفِ خدا ہی وہ چیز ہے جس پر دنیا میں آدمی کے منیں ہے، تو لازماً تیرے دل میں اُس کا خوف پیدا ہوگا، اور خوفِ خدا ہی وہ چیز ہے جس پر دنیا میں آدمی کے رویے کے صبحے ہونے کا انحصار ہے۔ خدا کی معرفت اور اس کے خوف کے بغیر کسی پاکیزگی کا تصور نہیں کیا جاسکا۔

20. Then he showed him the great sign.\*9



\*9 The great sign: The turning of the staff into a serpent, as has been mentioned at several places in the Quran. Obviously there could be no greater sign than that a lifeless staff should turn into a living serpent right in front of the eyes of the people, that it should devour the artificial serpents produced by the magicians out of their staffs and cords, and when the Prophet Moses (peace be upon him) should pick it up, it should become a walking stick again. This was proof that it was Allah, Lord of the worlds, Who had sent Moses (peace be upon him) as a Prophet.

المجروی نشانی سے مراد عصا کا اژدہا بن جانا ہے جس کا ذکر قرآن مجید میں متعدد مقامات پر کیا گیا ہے۔ ظاہر عہد میں متعدد مقامات پر کیا گیا ہے۔ ظاہر ہے کہ اس سے بردی نشانی اور کیا ہو سکتی ہے کہ ایک بیجان لا ٹھی سب دیکھنے والوں کی آئکھوں کے سامنے اعلانیہ اژدہا بن جائے، جادوگر اُس کے مقابلے میں لا ٹھیوں اور رسیوں کے جو مصنوعی اژدھے بناکر دکھائیں ان سب کو وہ نگل جائے، اور پھر حضرت موسیٰ جب اس کو پکروکر اٹھالیں تو وہ پھر لا ٹھی بن کر رہ جائے۔ یہ اس

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

بات کی صریح علامت تھی کہ وہ الله رب العالمین ہی ہے جس کی طرف سے صرت موسیٰ بھیج گئے ہیں۔

21. But he denied and disobeyed.

ا مگر اس نے جھٹلای<mark>ا اور</mark> نہ مانا۔

فَكُنَّابِ وَعَطِي ﴿ آ اللَّهِ اللَّهِ

Then back, turned striving hard. \*10

ئُمِّ اَرْبَر يَسْعِي ۗ <del>ۚ ۚ</del>

\*10 According to the details given at other places in the Quran, he summoned skilful magicians from all over Egypt and made them produce serpents out of sticks and cords in front of the assembled people so that they were convinced that Moses (peace be upon him) was not a Prophet but a magician, and that the miracle worked by him of turning a staff into a serpent, could also be worked by other magicians. But this device of his recoiled upon himself and the defeated magicians themselves admitted that what Moses (peace be upon him) had displayed was no magic but a miracle.

10\*اس کی تفصیل دوسرے مقامات پر قرآن مجید میں یہ بیان کی گئی ہے کہ اس نے تمام مصر سے ماہر جادوگروں کو بلوایا اور ایک مجمع عام میں ان سے لا محیوں اور رسیوں کے اژدہے بنواکر دکھائے تاکہ لوگوں کو یقین آجائے کہ موسیٰ علیہ السلام کوئی نبی نہیں بلکہ ایک جادوگر ہیں، اور لا محی کا اژدہا بنانے کا جو کر شمہ انہوں نے آجائے کہ موسیٰ علیہ السلام کوئی نبی نہیں بلکہ ایک جادوگر ہیں، اور لا محی کا اژدہا بنانے کا جو کر شمہ انہوں نے سے اللہ میں میں بلکہ ایک جادوگر ہیں، اور لا محی کا اژدہا بنانے کا جو کر شمہ انہوں نے سے کہ موسیٰ علیہ اللہ میں میں بلکہ ایک جادوگر ہیں، اور لا محی د کھایا ہے وہ دوسرے جادوگر بھی دکھا سکتے ہیں۔ لیکن اس کی بیہ چال اُلٹی پڑی اور جادوگروں نے شکست کھا کر نود تسلیم کرلیاکہ موسی علیہ السلام نے جو کچھ دکھایا ہے وہ جادو نہیں بلکہ معجزہ ہے۔ سواس نے اکھا کیا پھر پکارا۔<sup>\*11</sup>

23. So gathered he then summoned. \*11

\*11 This proclamation of Pharaoh has been mentioned at several places in the Quran. On one occasion he said to the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Prophet Moses (peace be upon him): If you took another one as a deity beside me, I would cast you in the prison. (Surah Ash-Shuara, Ayat 29). On another occasion he had addressed his courtiers, saying: O chiefs, I do not know of any god of yours other than myself. (Surah Al-Qasas, Ayat 38). By this Pharaoh did not mean, nor could he ever mean, that he himself was the creator of the universe and he had made the world, nor that he denied the existence of Allah and claimed to be lord of the universe, nor that he regarded only himself as a deity of the people in the religious sense. In the Quran itself there is a clear testimony that as regards to religion he himself worshipped other gods. Once his courtiers said to him: Will you leave Moses (peace be upon him) and his people free to spread chaos in the land, and let them discard you and your deities? (Surah Al-Aaraf, Ayat 127). And in the Quran itself this saying of the Pharaoh has also been cited: Had Moses (peace be upon him) been sent by Allah, why were not bracelets of gold sent down to him, or a company of angels as attendants? (Surah Az-Zukhruf, Ayat 53). Thus, in fact, he called himself a god and supreme deity not in the religious but in the political sense. What he meant was that he possessed the sovereign rights: no one beside him had the right to rule in his kingdom and there was no superior power whose orders could be enforced in the land. (For further explanation. see E.N. 85 of Surah Al-Aaraf; E.N. 21 of Surah TaHa; E.Ns 24, 26 of Surah Ash-Shuara; E-Ns 52, 53 of Surah Al-Qasas; E.N. 49 of Surah Az-Zukhruf). 11\* فرعون کا یہ دعویٰ کئی مقامات پر قرآن مجید میں بیان کیا گیا ہے۔ ایک موقع پر اس نے حضرت موسیٰ

سے کاکہ ''اگر تم نے میرے سواکسی اور کو خدا بنا یا تو میں تہمیں قید کر دوں گا''(الشعراء، آیت۲۹)۔ ایک اور موقع پر اس نے اپنے دربار میں لوگوں کو خطاب کرکے کھا'' اے سردار انِ قوم ، میں نہیں جانتا کہ میرے سوا تہماراکوئی اور خدا بھی ہے"(القصص، آیت ۳۸)۔ ان ساری باتوں سے فرعون کا یہ مطلب نہ تھا، اور نہیں ہو سکتا تھاکہ وہی کائنات کا خالق ہے اور اسی نے یہ دنیا پیدا کی ہے۔ یہ مطلب بھی نہ تھاکہ وہ الله تعالیٰ کی ہستی کا منکر اور خود رب العالمین ہونے کا مدعی تھا۔ یہ مطلب بھی یہ تھا کہ وہ صرف اینے آپ ہی کو مذہبی معنوں میں لوگوں کا معبود قرار دیتا تھا۔ قرآن مجید ہی میں اِس بات کی شادت موجود ہے کہ جمال تک مذہب کا تعلق ہے وہ خود دوسرے معبودوں کی پرستش کرتا تھا، چنانچہ اس کے اہلِ دربار ایک موقع پر اس کو مخاطب کر کے کہتے ہیں کہ 'کیا آپ موسیٰ اور اس کی قوم کویہ آزادی دیتے چلے جائیں گے کہ وہ ملک میں نساد پھیلائیں اور آپ کو اور آپ کے معبودوں کو چھوڑ دیں "؟ (الاعراف، آیت،۱۲)۔ اور قرآن میں فرعون کا یہ قول بھی نقل کیا گیا ہے کہ اگر موسیٰ خدا کا بھیجا ہوا ہوتا تو کیوں نہ اس پر سونے کے لنگن آثارے گئے؟ یا اس کے ساتھ ملائکہ اس کی اردلی میں کیوں نہ آئے ؟ (الزخرف،آیت۵۳)۔ پس در حقیقت وہ مذہبی معنی میں نہیں بلکہ سیاسی معنی میں اپنے آپ کو اللہ اور ہ ہِ اعلیٰ کہتا تھا، یعنی اس کا مطلب بیہ تھا کہ اقتدارِ اعلیٰ کا مالک میں ہوں، میرے سواکسی کو میری مملکت میں حکم چلانے کا حق نہیں ہے، اور میرے اوپر کوئی بالا تر طاقت نہیں ہے جس کا فرمان یہاں جاری ہو سکتا ہو (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو، تفہیم القرآن، جلد دوم، الاحراف، عاشيه ٨٨ ـ جلد سوم، طهٰ، عاشيه ٢١ ـ الشعراء، حواشي ٢٦،٢٣ ـ القصص، حواشي ٥٢ ـ ٥٣ ـ جلد چهارم، الزخرف، 24. فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى چر کھنے لگا میں ہوں تہمارا رب proclaimed "I am سب سے بردا۔ your Lord, the highest." 25. So Allah seized فَأَخَذَهُ اللهُ نَكَالَ الْأَخِرَةِ توالله نے پکرالیا اسکو عبرتناک سزا

وَالْأُولَى لَهِ اللَّهِ الله الله الله

him in exemplary

punishment for the

life after and the former. 26. Indeed, in this is a sure lesson for him who fears. \*12 \*12 Who fears: who fears the consequences of denying God's Messenger, which the Pharaoh experienced in the past.

27. Are \*13 you مسے ڈرے بو فرعون دیکھ چکا ہے۔

27. Are \*13 you مشکل ہے بنائی یا مشکل ہے بنائی یا harder to create, or the heaven, \*14 He built it.

\*13 Now arguments are being given for the possibility of Resurrection and life after death and their being the very demand and requirement of wisdom.

13\*اب قیامت اور حیات بعد الموت کے ممکن اور مقتضائے حکمت ہونے کے دلائل بیان کیے جارہے

\*14 Here, creation implies the recreation of men, and the heaven the entire firmament which contains countless stars and planets, and innumerable solar systems and galaxies, means to say: You think that your resurrection after death is something extremely improbable and you express wonder saying: How is it possible that when our very bones will have decayed and become rotten the scattered particles of our bodies will be reassembled and made living once again. But have you ever also considered whether the great

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

universe is harder to create or your own re-creation in the form in which you were created in the first instance. The God Who created you in the first instance cannot be powerless to create you once again. This same argument for life after death has been given at several places in the Quran. For example, in Surah YaSeen it has been said: Is not He Who created the heavens and the earth able to create the like of them (again). Why not, when He is the skillful Creator. (verse 81). And in Surah Al-Momin it has been said: Surely the creation of the heavens and the earth is a greater task than the creation of man, but most people do not know. (verse 57). 14\* تخلیق سے مراد انسانوں کی دوبارہ تخلیق ہے اور آسمان سے مراد وہ پورا عالم بالا ہے جس میں بے شار

ستارے اور سیارے ، بے مدوصاب شمسی نظام اور اُن گنت کھکٹال پائے جاتے ہیں۔ مطلب یہ ہے کہ تم جو موت کے بعد دوبارہ زندہ کیے جانے کو کوئی بڑا ہی امرِ محال سمجھتے ہو، اور بار بار کہتے ہوکہ بھلا یہ کیسے ممکن ہے کہ جب ہاری ہڑیاں تک بوسیدہ ہو چکی ہوں گی اُس مالت میں ہارے پر اگندہ اجزائے جسم پھرسے جمع کر دیے جائیں اور ان میں جان ڈال دی جائے، تجھی اس بات پر جھی غور کرتے ہوکہ اِس عظیم کائنات کا بنا نا زیادہ سخت کام ہے یا تہیں ایک مرتبہ پیدا کر چکنے کے بعد دوبارہ اِسی شکل میں پیدا کر دینا؟ جس خدا کے لیے وہ کوئی مشکل کام نہ تھا اس کے لیے آخر یہ کیوں ایسا مشکل کام ہے کہ وہ اِس پر قادر نہ ہوسکے ؟ حیات بعد الموت پر یمی دلیل فرآن مجید میں متعدد مقامات پر دی گئی ہے۔ مثلاً سورہ یس میں ہے ''اور کیا وہ جس نے آسمانوں اور

زمین کو بنایا اِس پر قادر نہیں ہے کہ اِن جیبوں کو (پھرسے ) پیدا کردے ؟ کیوں نہیں ، وہ تو بردا زبر دست خالق

ہے، تخلیق کے کام کو خوب جانتا ہے "(آیت۸) به اور سورہ مومن میں فرمایا۔"یقیناً آسمانوں اور زمین کو پیدا

کرنا انسانوں کو پیدا کرنے سے زیادہ بڑا کام ہے ، مگر اکثر لوگ جانتے نہیں ہیں "(آیت ۵۷)۔

28. He raised its اونجاکیا اس کی چمت کو پھر اس کا استخکھا فَسَوَّ بھا ہے ا vault high, then

# proportioned it. 29. And He darkened its night and He brought forth its day. \*15

\*15 The night and the day have been attributed to the heaven, for the night falls when the sun of the heavens sets and the day dawns when it rises. The word cover has been used for the night in the sense that after the sun has set the darkness of the night so spreads over the earth as though it has covered it from above by a curtain.

15 \*رات اور دن کو آسمان کی طرف منسوب کیا گیا ہے ، کیونکہ آسمان کا سورج غروب ہونے سے ہی رات آتی ہے اور اسی کے طلوع ہونے سے دن نکلتا ہے۔ رات کے لیے ڈھانکنے کا لفظ اس معنی میں استعال کیا گیا ہے اور اسی کے طلوع ہونے سے دن نکلتا ہے۔ رات کی تاریکی اس طرح زمین پر چھا جاتی ہے جیسے اُوپر سے اس پر پردہ دال کر ڈھانک دیا گیا ہو۔

عن مُعُلَ ذَلِكَ وَلَى اللَّهِ وَلَا عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

\*16 After that He spread out the earth, does not mean that Allah created the earth after the creation of the heavens, but it is a style of expression just like our saying after making mention of something: Then this is noteworthy. The object is not to express the sequence of occurrence between the two things but to draw attention from the first to the second thing although both may exist together. Several instances of this style are found in the Quran, e.g. in Surah Al-Qalam it is said: (He is) oppressive, and after that,

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

ignoble by birth. This does not mean that first he became oppressive and then he turned ignoble by birth, but it means: He is oppressive, and above all, ignoble by birth. Likewise, in Surah Al-Balad it is said: Should free a slave, then be of those who believe. This also does not mean that first he should act righteously and then believe, but that along with doing righteous deeds he should also be characterized by belief. Here, one should also understand that at some places in the Quran the creation of the earth has been mentioned first and then the creation of the heavens, as in Surah Al-Baqarah, Ayat 29, and at others the creation of the heavens has been mentioned first and then of the earth, as in these verses. There is, in fact, no contradiction in this. At no place the object is to tell what was created first and what afterwards, but wherever the context requires that the excellences of the power of Allah be made prominent, the heavens have been mentioned first and then the earth, and where the context requires that the people be made to appreciate and acknowledge the blessings that they are benefiting by on the earth, the mention of the earth has been made before that of the heavens. (For further explanation, see E.Ns 13,14 of Surah HaMim As-Sajdah).

16 \* "اس کے بعد زمین کو بچھانے "کا مطلب بیہ نہیں ہے کہ آسمان کی تخلیق کے بعد الله تعالیٰ نے زمین پیدائی، بلکہ بیہ ایسا ہی طرز بیان ہے جیسے ہم ایک بات کا ذکر کرنے کے بعد کہتے ہیں "پھر بیہ بات نور طلب ہیدائی، بلکہ بیہ ایسا ہی طرز بیان ہوتوں ہوتوں کے درمیان واقعاتی ترتیب بیان کرنا نہیں ہوتا کہ پہلے یہ بات ہوئی اور اس کے بعد دوسری بات کی توجہ دلا نا ہوتا ہے اگر چہ دونوں اور اس کے بعد دوسری بات کی توجہ دلا نا ہوتا ہے اگر چہ دونوں

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

ایک ساتھ پائی جاتی ہوں۔ اِس طرز بیان کی متعدد نظیریں خود قرآن میں موجود ہیں۔ مثلاً سورہ قلم میں فرمایا عُتُلِّ بَعُدَ ذٰلِکَ زَنِیُمٌ "جِفا کار ہے اور اس کے بعد بداصل"۔ اس کا بیہ مطلب نہیں ہے کہ پہلے وہ جفا کار بنا اور اس کے بعد بداصل ہوا، بلکہ مطلب بیا ہے کہ وہ شخص جفا کار ہے اور اس پر مزید بیا کہ بداصل بھی ہے۔ اسى طرح سوره بلد مين فرمايا فك رَقبَه .... ثُمَّ كَانَ مِنَ النَّذِيْنَ أَمَنُوْ۔ " فلام آزاد كرے۔۔۔۔ چرايان لانے والوں میں سے ہو"۔ اس کا بھی یہ مطلب نہیں ہے کہ پہلے وہ نیک اعال کرے، چرایان لاتے، بلکہ مطلب یہ ہے کہ اُن نیک اعال کے ساتھ ساتھ اس میں مومن ہونے کی صفت بھی ہو۔ اِس مقام پر یہ بات بھی سجھ لینی چاہیے کہ قرآن میں کہیں زمین کی پیدائش کا ذکر پہلے کیا گیا ہے اور آسمان کی پیدائش کا ذکر بعد میں، جیسے سورہ بقرہ آیت ۲۹ میں ہے، اور کسی جگہ آسمان کی پیدائش کا ذکر پیلے اور زمین کی پیدائش کا ذکر بعد میں کیا گیا ہے، جیسے اِن آیات میں دیکھ رہے ہیں۔ یہ دراصل تضاد نہیں ہے۔ اِن مقامات میں سے کسی جگہ بھی مقصود کلام یہ بتانا نہیں ہے کہ کے پہلے بنا یا گیا اور کے بعد میں بلکہ جمال موقع و محل یہ چاہتا ہے کہ الله تعالیٰ کی قدرت کے کالات کو نمایاں کیا جائے وہاں آسمانوں کا ذکر پہلے کیا گیا ہے اور زمین کا بعد میں ، اور جمال سلسلہ کلام اِس بات کا تفاضا کرتا ہے کہ لوگوں کو اُن تعمنوں کا احساس دلایا جائے جو انہیں زمین پرِ حاصل ہورہی ہیں وہاں زمین کے ذکر کو آسانوں کے ذکر پر مقدم رکھا گیا ہے ( مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن جلد چارم، حم السجده، حواشی۱۳–۱۲)۔

31. He brought out, from within it, its water and its pasture. \*17

آنحُرَجَ مِنْهَا مَآءَهَا وَ الكالااس ميس سے اسكا يانى اور 

\*17 Pasture, here does not only imply pasture and fodder for the animals but all kinds of herbal produce suitable for consumption both by man and by animal. An example of the use of raat, which is generally used in Arabic for the grazing animals, is found in Surah Yusuf, Ayat 12,

signifying that this word is sometimes used for man also. The brothers of Joseph said to their father: Send Joseph with us tomorrow that he may freely graze and enjoy sport. Here, the word grace (raat) for the child has been used in the meaning that he may move about freely in the jungle and pluck and eat fruit.

17\* چارہ سے مراد اِس جگہ صرف جانوروں کا چارہ نہیں ہے بلکہ وہ تمام نباتات مراد ہیں جو انسان اور جیوان دونوں کی غذا کے کام آتے ہیں۔ ترعی اور ہوتُنع اگرچہ بالعموم عربی زبان میں جانوروں کے پرنے کے لیے استعال ہوتے ہیں، مثلاً سورہ یوسف میں آیا ہے استعال ہوتے ہیں، مثلاً سورہ یوسف میں آیا ہے کہ صرت یوسف کو ہارے ساتھ بھیج دیں کہ کچھ پڑ میگ لے اور کھیلے"(آیت۱۱)۔ یمال سیج کے لیے پڑنے (رَتُع) کا لفظ جنگل میں چل چرکر پھل توڑنے اور کھانے کے معنی میں استعال کیا گیا ہے۔

the وَالْجِبَالَ آمُسُهَا اللهِ اور پہاڑ۔ اسنے انکو مضبوط قائم کر دیا۔ He mountains, fixed them firmly.

33. A sustenance for you and for your cattle. \*18

مَتَاعًا لَّكُمْ وَ لِأَنْعَامِكُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الل تہمارے مویثیوں کے لئے ۔\*18

\*18 In these verses arguments have been given for the Resurrection and life after death from two aspects: First, that it is not at all difficult to establish these for the power of that God Who has made this vast and huge universe with such wonderful balance and this earth with such provisions. Second, that the pointers to the perfect wisdom of Allah which are clearly visible in the universe and the earth, point out that nothing is happening here purposelessly. The balance that exists between countless stars and planets and

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

galaxies in the heavens, testifies that all this has not happened haphazardly, but there is a well thought-out plan working behind it. The regular alternation of the night and day is an evidence that this system has been established with supreme wisdom and knowledge for making the earth a home and place of settlement. On this very earth are found regions where the alternation of the night and day takes place within 24 hours and also those regions where there are longer days and longer nights. A very large part of the earth's population lives in the first kind of the regions. Then as the days and nights go on becoming longer and longer, life goes on becoming harder and harder and population thinner and thinner. So much so that the regions where there are six-month-long days and six-month-long nights, are not at all fit for human settlement. Arranging both these types of the land on this very earth Allah has provided the evidence that this regular order of the alternation of night and day has not come about accidentally but has been brought about with great wisdom precisely in accordance with a scheme to make the earth a place fit for human settlement. Likewise, spreading out the earth so that it becomes a fit place to live in, providing in it that water which should be palatable for man and animal and a cause of growth for vegetation, setting in it mountains and creating all those things which may become a means of life for both man and animal. All these are a manifest sign that they are not chance happenings of the purposeless works of a care-free person but each one of these has been arranged purposefully by a Supreme, Wise Being. Now

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

every sensible and intelligent man can consider for himself whether the necessity and occurrence of the Hereafter is the requirement of wisdom or its negation. The person who in spite of seeing all this says that there is no Hereafter, in fact, says that everything in the universe is happening wisely and purposefully, but only the creation of man on the earth as a being endowed with sense and power is meaningless and foolish. For there could be nothing more purposeless than delegating to man vast powers of appropriation in the earth and providing him an opportunity to do good as well as evil deeds but then failing to ever subject him to accountability.

18\*ان آیات میں قیامت اور حیات بعد الموت کے لیے دو حلیثیتوں سے استدلال کیا گیا ہے۔ ایک یہ کہ اُس خدا کی قدرت سے اِن کا برپاکرنا ہر گر بعید نہیں ہے جس نے یہ وسیع و عظیم کائنات اِس حیرت انگیز توازن کے ساتھ اور یہ زمین اِس سرو سامان کے ساتھ بنائی ہے۔ دوسرے یہ کہ الله کے کالِ حکمت کے جو آثار اِس کائنات اور اِس زمین میں صریحاً نظر آرہے ہیں وہ اس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ یمال کوئی کام بے مقصد نہیں ہورہا ہے۔ عالم بالا میں بے شمار ستاروں اور سیاروں اور کھکٹانوں کے درمیان جو توازُن قائم ہے وہ شادت دے رہا ہے کہ یہ سب کچھ الل سپ نہیں ہوگیا ہے بلکہ کوئی بہت سوچا سمجھا منصوبہ اِس کے پیچھے کار فرما ہے۔ یہ رات اور دن کا باقاعدگی سے آنا اس بات پر گواہ ہے کہ زمین کو آباد کرنے کے لیے یہ نظم کال درجہ دانائی کے ساتھ قائم کیا گیاہے۔ خود اسی زمین پر وہ خطے مجھی موجود ہیں۔ جہاں ۲۴ گھنٹے کے اندردن اور رات کا الٹ بھیر ہو جاتا ہے اور وہ خطے مجھی موجود ہیں جال بہت لمبی راتیں ہوتی ہیں۔ زمین کی آبادی کا بہت برا حصہ پہلی قسم کے خطوں میں ہے، اور جمال رات اور دن جننے زیادہ کمبے ہوتے جاتے ہیں وہاں زندگی زیادہ سے زیادہ دشوار اور آبادی کم سے کم ہوتی چلی جاتی ہے، یہاں تک کہ 7 میلینے کے دن اور 7 مہینے کی راتیں رکھنے والے علاقے آبادی کے بالکل قابل نہیں ہیں۔ یہ دونوں نمونے اِسی زمین پر دکھا کر الله تعالیٰ نے اِس حقیقت کی شادت پیش کر دی ہے کہ رات اور دن کی آمد ورفت کا یہ باقاعدہ انتظام کچھ اتفاقاً نہیں ہو گیا ہے بلکہ یہ زمین کوآبادی کے قابل بنانے کے لیے بڑی حکمت کے ساتھ ٹھیک ٹھیک ایک اندازے کے مطابق کیا گیا ہے ۔ اِسی طرح زمین کواس طرح بچھانا کہ وہ قابلِ سکونت بن سکے، اِس میں وہ یانی پیدا کرنا جو انسان اور جوان کے لیے پینے کے قابل اور نباتات کے لیے روئیدگی کے قابل ہو، اِس میں پہاڑوں کا جانا اور وہ تمام چیزیں پیدا کرنا جو انسان اور ہر قسم کے جوانات کے لیے زندگی بسر کرنے کا ذریعہ بن سکیں، یہ سارے کام اس بات کی صریح علامت ہیں کہ یہ اتفاقی حوادث یا کسی کھلنڈرے کے بے مقصد کام نہیں ہیں، بلکہ ان میں سے ہر کام ایک بہت برسی حکیم و دانا ہستی نے بامقصد کیا ہے۔ اب یہ ہرصاحبِ عقل آدمی کے خود سوچنے کی بات ہے کہ آیا آخرت کا ہونا حکمت کا تقاضا ہے یا نہ ہونا؟ جو شخص اِن ساری چیزوں کو دیکھنے کے با وجودیہ کتا ہے کہ آخرت نہیں ہوگی وہ گویا یہ کتا ہے کہ یہاں اور سب کچھ تو حکمت اور مقصدیت کے ساتھ ہو رہا ہے، مگر زمین پر انسان کو ذی ہوش اور با اختیار بنا کر پیدا کرنا بے مقصد اور بے حکمت ہے۔ کیونکہ اس سے برسی بے مقصد اور بے حکمت بات نہیں ہو سکتی کہ اِس زمین میں تصریف کے وسیع افتیارات دے کر انسان کو یماں ہر طرح کے اچھے اور برے کام کرنے کا موقع تو دے دیا جائے مگر کبھی اس کا محاسبہ نہ کیا

34. Then, when there comes greatest catastrophe. \*19

فَاذَا جَاءَتِ الطَّامَّةُ مِيرِ جب آئے گی بہت بوی الطَّامَّةُ الطَّامَّةُ الطَّامِّةُ الطَّامِّةُ الطَّامِّةُ الطَّامِّةُ الطَّامِّةُ الطَّامِّةُ الطَّامِّةُ الطَّامِّةُ الطَّامِّةُ الطَّامِةِ الطَّامِةُ الطَّامِةِ الطَامِقِيقِ الطَامِقِيقِ الطَامِنِي الْمَامِنِي الْمَامِنِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الطَّامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الطَّلَامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الطَامِيلِي الطَّامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِيِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَامِيلِي الْمَام

\*19 This implies the Resurrection for which the words at-Taammat alkubra have been used. Taammah by itself is a grievous calamity which afflicts everybody. Then it has been further qualified by the word kubra (great), which shows that the mere word taammah is not enough to describe fully its intensity and severity.

19\*اس سے مراد ہے قیامت اس کے لیے الطَّامَّةُ الْكُبُرى كے الفاظ استعال كيے گئے ہیں۔ طامہ

بجائے خود کسی ایسی بڑی آفت کو کہتے ہیں جو سب پر چھا جائے۔ اس کے بعد اس کے لیے کبریٰ کا لفظ مزید استعال کیا گیا ہے جس سے خود بخود یہ ظاہر ہوتا ہے کہ اس کی شدت کا تصور دلانے کے لیے محض لفظ طامہ مجھی کافی نہیں ہے۔

35. That Day man shall remember what he strove for. \*20

يَوْمَ يَتَنَكُّو الْإِنْسَانُ مَا اس دن انسان يادكرے كا بوكچ وه



\*20 That is, when man will see that the same Day of accountability of which he was being foretold in the world, has come, he will start remembering each one of his misdeeds done in the world even before his records are handed over to him. Some people experience this even in the world. If at some time they come across a dangerous situation suddenly when death seems to be staring them in the face, their whole life-film flashes across their mind's eye all at once.

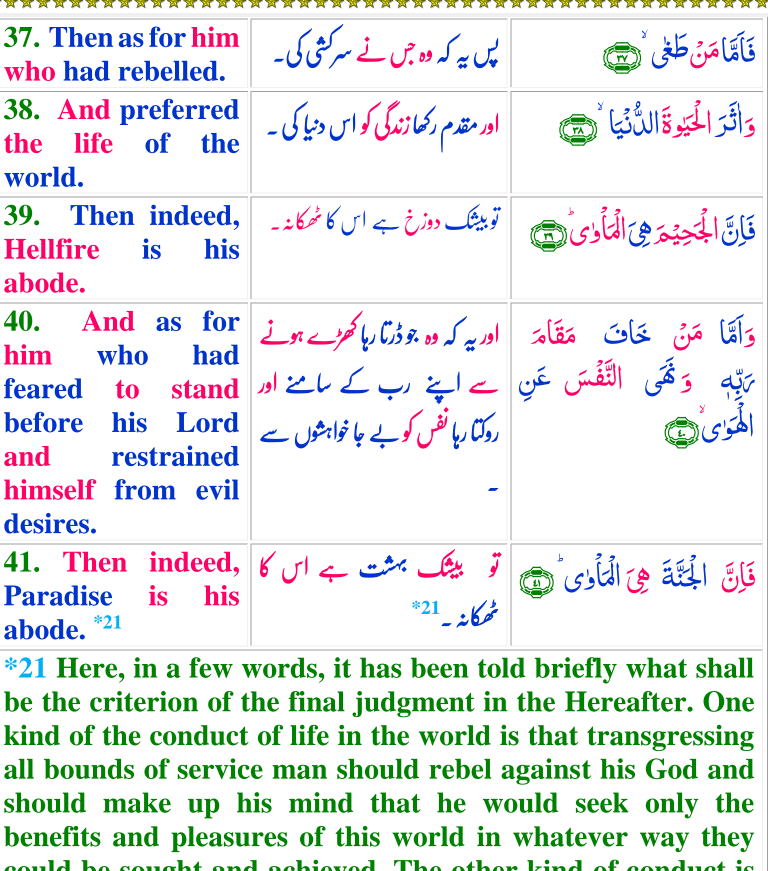
20\* یعنی جب انسان دیکھ لے گا وہی محاسبہ کا دن آگیا ہے جس کی اُسے دنیا میں خبر دی جا رہی تھی، تو قبل اس کے کہ اُس کا نامہ اعال اس کے ہاتھ میں دیا جائے، اسے ایک ایک کرکے اپنی وہ سب حرکتیں یا د آنے لگیں گی جو وہ دنیا میں کر کے آیا ہے۔ بعض لوگوں کو یہ تجربہ خود اِس دنیا میں بھی ہوتا ہے کہ اگر یکایک کسی وقت وہ کسی ایسے خطرے سے دو جار ہوجاتے ہیں جس میں موت ان کو بالکل قریب کھڑی نظرآنے لگتی ہے تواپنی پوری زندگی کی فلم اُن کی چٹم تصوّر کے سامنے بک لخت پھر جاتی ہے۔

36. And Hellfire shall be laid open for everyone who sees.

وَبُرِّزَتِ الجُحِيْمُ لِمِنَ الوردوزخ سامن لاكرركودي جانے گی ہر دیکھنے والے کے یہ

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*





should make up his mind that he would seek only the benefits and pleasures of this world in whatever way they could be sought and achieved. The other kind of conduct is that while man passes life in the world he should constantly keep in view the truth that ultimately one day he has to stand before his Lord, and should refrain from fulfilling the evil desires of the self only for the fear that if he earned an

unlawful benefit in obedience to his self, or enjoyed an evil pleasure, what answer he would give to his Lord. The criterion of the judgment in the Hereafter will be which of the two kinds of conduct he adopted in the world. If he had adopted the first kind of conduct, his permanent abode would be Hell, and if he had adopted the second kind of conduct, his permanent home would be Paradise. 21\* یماں چند مخضر الفاظ میں بتا دیا گیا ہے کہ آخرت میں اصل فیصلہ کس چیزیر ہوتا ہے۔ دنیا میں زندگی کا

ایک روبیہ ہے کہ آدمی بندگی کی مدسے تجاوز کرکے اپنے خدا کے مقابلے میں سرکشی کرے اور پیر طے کر لے کہ اِسی دنیا کے فائدے اور لذتیں اُسے مطلوب ہیں خواہ کسی طرح بھی وہ حاصل ہوں۔ دوسرا روبیہ یہ ہے کہ

یماں زندگی بسرکرتے ہوئے آدمی اِس بات کو پیش نظر رکھے کہ آخر کارایک دن اسے اپنے رب کے سامنے کھرا ہونا ہے، اور نفس کی بری خواہشات کو پوراکرنے سے اِس لیے بازرہے کہ اگریماں اُس نے اپنے نفس کا

کہا مان کر کوئی نا جائز فائدہ کا لیا یا کوئی نا روالذت حاصل کرلی تواپیے رب کو کیا جواب دے گا۔ آخرت میں فیصلہ

اِس بات پر ہونا ہے کہ انسان نے اِن دونوں میں سے کونسا رویہ دنیامیں اختیار کیا۔ پہلا رویہ اختیار کیا ہو تواس کا منتقل ٹھ کانا دوزخ ہے، اور دوسرا رویہ اختیار کیا ہو تواس کی منتقل جائے قیام جنت۔

42. They ask you (O prophet), about the Hour. When is its appointed time.

النَّافُلِيَةِ فِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِن السَّافُلِيَةِ فِي السَّافُلِيَةِ فِي السَّافُلِيَةِ فِي السَّافُ السَ کہ کب ہے اس کا وقوع <sub>-</sub> <sup>22\*</sup>



\*22 The disbelievers of Makkah asked this question of the Prophet (peace be upon him) over and over again. By this they did not mean to know the time and date of the coming of Resurrection but to mock it. (For further explanation, see E.N. 35 of Surah Al-Mulk).

22 \* كفارمكه رسول الله صلى الله عليه وسلم سے به سوال بار بار كرتے تھے اور اس سے مقصود قيامت كى آمد

| **********                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | *****                                                      | *****                                             |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|--|--|--|--|
| کا وقت اور اس کی تاریخ معلوم کرنا نہیں ہوتا تھا بلکہ اس کا مذاق اڑانا ہوتا تھا (مزید تشریح کے لیے ملاحظ ہو، تفہیم<br>ایس ہوں جھم تند                                                                                                                                                                                                                                         |                                                            |                                                   |  |  |  |  |
| القرآن ، جلد شثم ، تفسير سوره ملك ، حاشيه ٣٥ ) _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                            |                                                   |  |  |  |  |
| 43. So what                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | سو کیا (کام) تم کو اس کے ذکر                               | فِيْمَ انْتَ مِنْ ذِكْرِيهَا                      |  |  |  |  |
| (concern) are you                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                            |                                                   |  |  |  |  |
| of mentioning it.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                            | (Er)                                              |  |  |  |  |
| 44. With your Lord                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | تہارے رب کے پاس ہے                                         | الى رَبِّكَ مُنْتَهِلُهَا ﴿                       |  |  |  |  |
| is (the knowledge)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | (علم) اس کے واقع ہونے کا۔                                  |                                                   |  |  |  |  |
| of the term thereof.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                            |                                                   |  |  |  |  |
| 45. You are only a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | تم تو صرف ڈر سنانے والے ہو<br>اسی کو جو اس سے ڈر رکھتا ہے۔ | الِتُّمَا اَنْتَ مُنْذِر مَنَ                     |  |  |  |  |
| warner to him who fears it. *23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | اسی کو جواس سے ڈر رکھتا ہے۔                                | [2.1.2]                                           |  |  |  |  |
| wiio lears it.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | *23                                                        |                                                   |  |  |  |  |
| *23 This we also have explained in E.N. 36 of Surah Al-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                            |                                                   |  |  |  |  |
| Mulk. As for the words "you are only a Warner to him who                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                            |                                                   |  |  |  |  |
| fears it", they do not mean that it is not your duty to warn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                            |                                                   |  |  |  |  |
| those who do not fear, but it means: Your warning will                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                            |                                                   |  |  |  |  |
| benefit only him who fears the coming of that Day.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                            |                                                   |  |  |  |  |
| ہا یہ ارشاد کہ تم ہراُس شخص کو خبر دار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | رہ ملک، حاشیہ ۳۱ میں کر چکے ہیں۔ ر                         | 23*إس كى تشريح تبھى ہم تفسير سو                   |  |  |  |  |
| ف بنه کرنے والوں کو خبر دار کرنا تمہارا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ے، تواس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ خو                           | کردینے والے ہوجواس کا خوف کر                      |  |  |  |  |
| benefit only him who fears the coming of that Day.  23*اس کی تشریح بھی ہم تفییر سورہ ملک، حاشیہ ۳۱ میں کر چکے ہیں۔ رہا یہ ارشاد کہ تم ہراُس شخص کو خبر دار کرنا تہمارا کردینے والے ہو جو اس کا خوف کرے، تواس کا مطلب یہ ہے کہ خوف نہ کرنے والوں کو خبر دار کرنا تہمارا کام نہیں ہے، بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ تہمارے خبر دار کرنے کا فائدہ اس کو پہنچے گا جو اُس دن کے آنے کے |                                                            |                                                   |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                            |                                                   |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                            | کا نون کرے۔                                       |  |  |  |  |
| 46. As though they,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | گویا کہ وہ جس دن اسکو دیکھیں گے                            | المَاهُورِ مِن مِن مِن مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ م |  |  |  |  |
| on the day they see                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                            | العَمْمُ يُؤمُّ يُروها لَمُ يُلْبِتُوا            |  |  |  |  |
| lit, had not staved                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | سمیں رہے تھے مگر ایک نتام یا                               | اللهِ عَشْتَةً أَوْضُحِيهَا ﴿                     |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                            |                                                   |  |  |  |  |
| on the day they see it, had not stayed except an evening                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | اسکی صبح _*24                                              |                                                   |  |  |  |  |
| on the day they see it, had not stayed except an evening or the morning thereof.*24                                                                                                                                                                                                                                                                                          | اسكى صبح _*24                                              |                                                   |  |  |  |  |

\*24 This theme has occurred at several places in the Quran and been explained in the following notes. For it, see E.N. 53 of Surah Younus; E.N. 56 of Surah Bani Israil; E.N. 80 of Surah TaHa; E.N. 101 of Surah Al-Mominoon; E.Ns 81, 82 of Surah Ar-Room; E.N. 48 of Surah YaSeen. Besides, this theme has also occurred in Surah Al-Ahqaf, Ayat 35.

9 المراح على المر

24\* یہ مضمون اس سے پہلے کئی جگہ قرآن میں بیان ہو چکا ہے اور ہم اس کی تشریح کر چکے ہیں۔ ملاحظہ ہو تفہیم القرآن ، جلد دو، یونس، حاشیہ ۵۳۔ بنی اسرائیل، حاشیہ ۵۳۔ جلد سوم، طهٰ، حاشیہ ۸۰۔ المومنون، حاشیہ ۱۰۔ الروم، حواشی ۸۱۔ ۸۲۔ جلد چارم ، ایس، حاشیہ ۴۸۔ اس کے علاوہ یہ مضمون سورہ احقاف آیت ۳۵ میں مجھی گرر چکا ہے جس کی تشریح ہم نے وہاں نہیں کی کیونکہ پہلے کئی جگہ تشریح ہو چکی تھی۔

\*\*\*\*

