

At-Takwir ٱلتَّكُوِير

بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

## **Name**

It is derived from the word *kuwwirat* in the first verse. *Kuwwirat* is passive voice from *takwir* in the past tense, and means "that which is folded up", thereby implying that it is a Surah in which the folding up has been mentioned:

## **Period of Revelation**

The subject matter and the style clearly show that it is one of the earliest Surahs to be revealed at Makkah.

## **Theme and Subject Matter**

It has two themes: the Hereafter and the institution of Prophethood.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

In the first six verses the first stage of the Resurrection has been mentioned when the sun will lose its light, the stars will scatter, the mountains will be uprooted and will disperse, the people will become heedless of their dearest possessions, the beasts of the jungle will be stupefied and will gather together, and the seas will boil up. Then in the next seven verses the second stage has been described when the souls will be reunited with the bodies, the records will be laid open, the people will be called to account for their crimes, the heavens will be unveiled, and Hell and Heaven will be brought into full view. After depicting the Hereafter thus, man has been left to ponder his own self and deeds, saying: Then each man shall himself know what he has brought with him.

After this the theme of Prophethood has been taken up. In this the people of Makkah have been addressed, as if to say: Whatever Muhammad (peace be upon him) is presenting before you, is not the bragging of a madman, nor an evil suggestion inspired by Satan, but the word of a noble, exalted and trustworthy messenger sent by God, whom Muhammad (peace be upon him) has seen with his own eyes in the bright horizon of the clear sky in broad day light. Whither then are you going having turned away from this teaching.

ہم آیت کے لفظ کُوِّیَ نُے سے ماخوذ ہے۔ کُوِّیَ نُے تکویر سے صیغۂ ماضی مجول ہے جس کے معنی میں لیپٹی گئی۔ اس نام سے مرادیہ ہے کہ وہ سورت جس میں لیپٹنے کا ذکر آیا ہے۔
زمانۂ نزول

مضمون اور انداز بیان سے صاف محوس ہوتا ہے کہ یہ مکۂ معظمہ کے ابتدائی دور کی نازل شدہ سورتوں میں سے م

موضوع أور مضمون

اس کے دو موضوع ہیں ایک آخرت اور دوسرا رسالت۔

پہلی چے آیتوں میں قیامت کے پہلے مرحلے کا ذکر کیا گیا ہے جب سورج بے نور ہو جائے گا، ستارے بکھر جائیں گے، پہاڑ زمین سے اکھو کر اڑنے لگیں گے، لوگوں کو اپنی عزیز ترین چیزوں تک کا ہوش نہ رہے گا، جنگلوں

کے جانور بدحواس ہوکر اکٹے ہو جائیں گے اور سمندر جھڑک اٹھیں گے۔ چھر سات آیتوں میں دوسرے مرملے کا

ذکر ہے جب رومیں از سرنو جسموں کے ساتھ جوڑ دی جائیں گی، نامۂ اعال کھولے جائیں گے، جرائم کی بازپر س ہوگی، آسمان کے سارے پر دے ہٹ جائیں گے اور دوزخ جنت سب چیزیں نگاہوں کے سامنے عیاں ہو

عن میں ہے۔ آخرت کا بیہ سارا نقشہ بیان کرنے کے بعد بیہ کمہ کر انسان کو سوچنے کے لیے چھوڑ دیا گیا ہے کہ اس

وقت ہر شخص کو خود معلوم ہو جائے گاکہ وہ کیا لے کر آیا ہے۔

اس کے بعد رسالت کا مضمون دیا گیا ہے۔ اس میں اہل مکہ سے کھا گیا ہے کہ محد صلی الله علیہ وآلہ وسلم جو کچھ تمہارے سامنے پیش کر رہے ہیں وہ کسی دیوانے کی برد نہیں ہے، نہ کسی شیطان کا ڈالا ہوا وسوسہ ہے، بلکہ

خدا کے بھیجے ہوئے ایک بزرگ، عالی مقام اور امانت دار پیغامبر کا بیان ہے جے محد صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے کھلے آسمان کے افق پر دن کی روشنی میں اپنی آئکھوں سے دیکھا ہے۔ اس تعلیم سے منہ موڑ کر آخر تم

سے سے اسمان سے ای م کدھر چلے جارہے ہو؟

In the name of Allah,
Most Gracious,
Most Merciful.

الله کے نام سے جو بہت مہربان نہایت رحم والا ہے۔

بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

1. When the sun is folded up. \*1

جب سورج لپیٹ دیا جائے۔

إِذَا الشَّمُسُ كُوِّىَ تُوْرَتُ ﴿

\*1 This is a matchless metaphor for causing the sun to lose its light. *Takwir* means to fold up; hence *takwir al-amamah* 

is used for folding up the turban on the head. Here, the light which radiates from the sun and spreads throughout the solar system has been likened to the turban and it has been said that on the Resurrection Day the turban will be folded up about the sun and its radiation will fade.

1\* سورج کے بے نور کر دیے جانے کے لیے یہ ایک بے نظیر استعارہ ہے۔ عربی زبان میں تکویر کے معنی لیٹنے کے ہیں۔ سریر عامہ باندھنے کے لیے تکویر العامہ کے الفاظ بولے جاتے ہیں کیونکہ عامہ پھیلا ہوا ہوتا ہے اور پھر سرکے گرداسے لپدیٹا جاتا ہے۔ اسی مناسبت سے اُس روشنی کو جو سورج سے نکل کر سارے نظام شمسی میں پھیلتی ہے عامہ سے تشبیہ دی گئی ہے اور بتایا گیا ہے کہ قیامت کے روزیہ پھیلا ہوا عامہ سورج پر' لپیٹ دیا جانے گا، اس کی روشنی کا پھیلنا بند ہو جانے گا۔

stars lose their luster. \*2



\*2 That is, when the force which is keeping them in their orbits and positions is loosened and all the stars and planets will scatter in the universe. The word inkidar also indicates that they will not only scatter away but will also grow dark.

2\* یعنی وہ بندش جس نے اُن کو اپنے اپنے مدار اور مقام پر باندھ رکھا ہے، کھل جائے گی اور سب تارے سیارے کا تنات میں منتشر ہوجائیں گے۔ اس کے علاوہ اِنگدار میں کدورت کا مفہوم بھی شامل ہے جس سے

یہ ظاہر ہوتا ہے کہ وہ صرف منتشر ہی نہیں ہول گے بلکہ تاریک بھی ہو جائیں گے۔

3. And when the mountains are set in motion. \*3

اور جب پہاڑ چلائے جائیں ۔<sup>3</sup>



\*3 In other words, the earth will also lose its force of gravity because of which the mountains have weight and

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

are firmly set in the earth. Thus, when there is no more gravity the mountains will be uprooted from their places and becoming weightless will start moving and flying as the clouds move in the atmosphere.

3\*دوسرے الفاظ میں زمین کی وہ کش بھی ختم ہو جائے گی جس کی بدولت پہاڑوزنی ہیں اور جے ہوئے ہیں۔ پس جب وہ باقی نہ رہے گی توسارے پہاڑ اپنی جگہ سے اکھڑ جائیں گے اور بے وزن ہو کر زمین پر اِس طرح جلنے لگیں گے بھیے فضا میں بادل جلتے ہیں۔

اور جب حامله اونطنیال چھوڑ دی

4. And when the full term she camels are left untended.\*4



\*4 This was by far the best way of giving an idea of the severities and horrors of Resurrection to the Arabs. Before the buses and trucks of the present day there was nothing more precious for the Arabs than the she-camel just about to give birth to her young. In this state she was most sedulously looked after and cared for, so that she is not lost, stolen, or harmed in any way. The people's becoming heedless of such she-camels, in fact, meant that at that time they would be so stunned as to become unmindful of their most precious possessions.

4\* عربوں کو قیامت کی سختی کا تصور دلانے کے لیے یہ بهترین طرز بیان تھا۔ موجودہ زمانے کے ٹرک اور بسیں پلنے اہلِ عرب کے لیے اُس اوٹٹنی سے زیادہ قیمتی مال اور کوئی نہ تھا جو بچے جننے کے قریب ہو۔ اِس حالت میں اس کی بہت زیادہ حفاظت اور دیکھ بھال کی جاتی تھی تاکہ وہ کھو نہ جائے، کوئی اسے پڑا نہ لے ، یا اور کسی طرح وہ صائع نہ ہوجائے۔ ایسی اونٹنیوں سے لوگوں کا غافل ہو جانا گویا یہ معنی رکھتا تھا کہ اُس وقت کچھے ایسی سخت افتاد لوگوں پر پڑے گی کہ انہیں اپنے اِس عزیز ترین مال کی حفاظت کا بھی ہوش نہ رہے گا۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

5. And when the wild beasts are gathered. \*5





\*5 When a general calamity befalls the world, all kinds of beasts and animals gather together in one place, then neither the snake bites, nor the tiger kills and devours.

5\* دنیا میں جب کوئی عام مصیبت کا موقع آتا ہے تو ہر قسم کے جانور بھاگ کر ایک جگہ اکھٹے ہو جاتے ہیں۔ أس وقت بنه سانب ڈستا ہے ، بنہ شیر پھاڑتا ہے۔

6. And when the oceans set are ablaze.\*6



\*6 The word sujjirat as used in the original in passive voice from tasjir in the past tense. Tasjir means to kindle fire in oven. Apparently it seems strange that on the Resurrection Day fire would blaze up in the oceans. But if the truth about water is kept in view, nothing would seem strange. It is a miracle of God that He combined oxygen and hydrogen, one of which helps kindle the fire and the other gets kindled of itself and by the combination of both He created a substance like water which is used to put out fire. A simple manifestation of Allah's power is enough to change this composition of water so that the two gases are separated and begin to burn and help cause a blaze, which is their basic characteristic.

6\*اصل میں لفظ سُجِّرَتُ استعال کیا گیا ہے جو تسجیر سے ماضی مجول کا صیغہ ہے۔ تسجیر عربی زبان میں تنور کے اندر آگ دَہ کانے کے لیے بولا جاتا ہے۔ بظاہریہ بات عجیب معلوم ہوتی ہے کہ قیامت کے روز

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

سمندروں میں آگ بھڑک اٹھے گی۔ لیکن اگر پانی کی حقیقت لوگوں کی نگاہ میں ہوتواس میں کوئی بھی چیز قابل تعجب محوس نہ ہوگی۔ یہ سراسر الله تعالیٰ کا معجزہ ہے کہ اس نے آگیجن اور ھائیڈروجن ، دوایسی گلیوں کو باہم ملایا جن میں سے ایک آگ بھڑ کا نے والی اور دوسری بھڑک اٹھے والی ہے، اور ان دونوں کی ترکیب سے پانی میں سے ایک آگ بھڑ کا نے والا ہے۔ الله کی قدرت کا ایک اشارہ اِس بات کے لیے بالکل کافی ہے کہ وہ پانی کی اِس ترکیب کو بدل ڈالے اور یہ دونوں گلیسیں ایک دوسرے سے الگ ہو کر بھڑ کئے اور بھڑکا نے میں مشغول ہو جائیں جوان کی اصل بنیادی خاصیت ہے۔

7. And when\*7 the souls are re-united (with the bodies).\*8

وَإِذَا النَّفُوسُ وُوِجَتُ النَّفُوسُ وُوِجَتُ النَّفُوسُ وُوجِتُ النَّفُوسُ وَوَجَتُ النَّكِ النَّذِي النَّكُولُ النَّكِ النَّكُولُ النَّكُولُ النَّكُولُ النَّكُولُ النَّكُولِ النَّلِي النَّكُولُ النَّلِي الْمَالِي النَّلِي النَّلِي النَّلِي النَّلِي النَّلِي النَّلِي الْمَالِي النَّلِي النَّلِي الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنِي الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِل

\*7 From here begins mention of the second stage of Resurrection.

7\* یمال سے قیامت کے دوسرے مرطلے کا ذکر شروع ہوتا ہے۔

\*8 That is, men will be resurrected precisely in the state as they lived in the world before death with body and soul together.

8 \* یعنی انسان از سرنو اسی طرح زندہ کیے جائیں گے جس طرح وہ دنیا میں مرنے سے پہلے جم وروح کے ساتھ زندہ تھے۔

8. And when the infant girl, buried alive, is asked.

اور جب زندہ دفنا دی گئی بچی سے پوچھا جائے۔



9. For what sin she was murdered. \*9

کس گناه پر وه قتل کر دی گئی ۔ \*\*

بِاَيِّ ذُنْبٍ قُتِلَتُ أَي

\*9 The style of this verse reflects an intensity of rage and fury inconceivable in common life. The parents who buried their daughters alive, would be so contemptible in the sight

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

of Allah that they would not be asked: Why did you kill the innocent infant? But disregarding them the innocent girl will be asked: For what crime were you slain? And she will tell her story how cruelly she had been treated by her barbarous parents and buried alive. Besides, two vast themes have been compressed into this brief verse, which though not expressed in words, are reflected by its style and tenor. First that in it the Arabs have been made to realize what depths of moral depravity they have touched because of their ignorance in that they buried their own children alive; yet they insist that they would persist in the same ignorance and would not accept the reform that Muhammad (peace be upon him) was trying to bring about in their corrupted society. Second, that an express argument has been given in it of the necessity and inevitability of the Hereafter. The case of the infant girl who was buried alive, should be decided and settled justly at some time, and there should necessarily be a time when the cruel people who committed this heinous crime, should be called to account for it, for there was none in the world to hear the cries of complaint raised by the poor soul. This act was looked upon with approval by the depraved society; neither the parents felt any remorse for it, nor anybody in the family censured them, nor the society took any notice of it. Then, should this monstrosity remain wholly unpunished in the Kingdom of God?

This barbaric custom of burying the female infants alive had become widespread in ancient Arabia for different reasons. One reason was economic hardship because of

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

which the people wanted to have fewer dependents so that they should not have to bear the burden of bringing up many children. Male offspring were brought up in the hope that they would later help in earning a living, but the female offspring were killed for the fear that they would have to be raised till they matured and then given away in marriage. Second, the widespread chaos because of which the male children were brought up in order to have more and more helpers and supporters; but daughters were killed because in tribal wars they had to be protected instead of being useful in any way for defense. Third, another aspect of the common chaos also was that when the hostile tribes raided each other and captured girls they would either keep them as slave-girls or sell them to others. For these reasons the practice that had become common in Arabia was that at childbirth a pit was kept dug out ready for use by the woman so that if a girl was born, she was immediately cast into it and buried alive. And if sometimes the mother was not inclined to act thus, or the people of the family disapproved of it, the father would raise her for some time half-heartedly, and then finding time would take her to the desert to be buried alive. This tyranny and hardheartedness was once described by a person before the Prophet (peace be upon him) himself. According to a Hadith related in the first chapter of Sunan Darimi, a man came to the Prophet (peace be upon him) and related this incident of his pre-Islamic days of ignorance: I had a daughter who was much attached to me. When I called her, she would come running to me. One day I called her and

took her out with me. On the way we came across a well. Holding her by the hand I pushed her into the well. Her last words that I heard were: Oh father, oh father! Hearing this, the Prophet (peace be upon him) wept and tears started falling from his eyes. One of those present on the occasion said: O man, you have grieved the Prophet (peace be upon him). The Prophet (peace be upon him) said: Do not stop him, let him question about what he feels so strongly now. Then the Prophet (peace be upon him) asked him to narrate his story once again. When he narrated it again the Prophet (peace be upon him) wept so much that his beard became wet with tears. Then he said to the man: Allah has forgiven what you did in the days of ignorance: now turn to Him in repentance.

It is not correct to think that the people of Arabia had no

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

feeling of the harshness of this hideous, inhuman act. Obviously, no society, however corrupted it may be, can be utterly devoid of the feeling that such tyrannical acts are evil. That is why the Quran has not dwelt upon the vileness of this act, but has only referred to it in awe-inspiring words to the effect: A time will come when the girl who was buried alive, will be asked for what crime she was slain? The history of Arabia also shows that many people in the pre-Islamic days of ignorance had a feeling that the practice was vile and wicked. According to Tabarani, Sasaah bin Najiyah al-Mujashii, grandfather of the poet, Farazdaq, said to the Prophet (peace be upon him): O Messenger of Allah, during the days of ignorance I have

also done some good works, among which one is that I

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

saved 360 girls from being buried alive: I gave two camels each as ransom to save their lives. Shall I get any reward for this? The Prophet (peace be upon him) replied: Yes, there is a reward for you, and it is this that Allah has blessed you with Islam.

As a matter of fact, a great blessing of the blessings of Islam is that it not only did put an end to this inhuman practice in Arabia but even wiped out the concept that the birth of a daughter was in any way a calamity, which should be endured unwillingly. On the contrary, Islam taught that bringing up daughters, giving them good education and enabling them to become good housewives, is an act of great merit and virtue. The way the Prophet (peace be upon him) changed the common concept of the people in respect of girls can be judged from his many sayings which have been reported in the Hadith. As for example, we reproduce some of these below:

The person who is put to a test because of the birth of the daughters and then he treats them generously, they will become a means of rescue for him from Hell. (Bukhari, Muslim).

The one who brought up two girls till they attained their maturity, will appear along with me on the Resurrection Day. Saying this, the Prophet (peace be upon him) joined and raised his fingers. (Muslim).

The one who brought up three daughters, or sisters, taught them good manners and treated them with kindness until they became self-sufficient, Allah will make Paradise obligatory for him. A man asked: what about two, O

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Messenger (peace be upon him) of Allah? The Prophet (peace be upon him) replied: the same for two. Ibn Abbas, the reporter of the Hadith, says: Had the people at that time asked in respect of one daughter, the Prophet (peace be upon him) would have also given the same reply about her. (Sharh as-Sunnh).

The one who has a daughter born to him and he does not bury her alive, nor keeps her in disgrace, nor prefers his son to her, Allah will admit him to Paradise. (Abu Daud). The one who has three daughters born to him, and he is patient over them, and clothes them well according to his means, they will become a means of rescue for him from Hell. (Bukhari, Al-Adab al-Mufrad, Ibn Majah).

The Muslim who has two daughters and he looks after them well, they will lead him to Paradise. (Bukhari: Al-Adab al-Mufrad).

The Prophet (peace be upon him) said to Suraqah bin Jusham: Should I tell you what is the greatest charity (or said: one of the greatest charities)? He said: Kindly do tell, O Messenger of Allah. The Prophet (peace be upon him) said: Your daughter who (after being divorced or widowed) returns to you and should have no other bread-winner. (Ibn Majah, Bukhari Al-Adab al-Mufrad).

This is the teaching which completely changed the viewpoint of the people about girls not only in Arabia but among all the nations of the world, which later become blessed with Islam.

\*9 اس آیت کے اندازِ بیان میں ایسی شدید غضبناکی پائی جاتی ہے جس سے زیادہ سخت غضبناکی کا تصور

نہیں کیا جا سکتا۔ بیٹی کوزندہ گاڑنے والے ماں باپ اللہ تعالیٰ کی نگاہ میں ایسے قابل نفرت ہوں گے کہ ان کو مخاطب کر کے یہ نہ پوچھا جائے گاکہ تم نے اِس معصوم کو کیوں قتل کیا، بلکہ ان سے نگاہ پھیر کر معصوم بچی سے پوچھا جائے گاکہ تو بے چاری آخر کس قصور میں ماری گئی، اور وہ اپنی داستان سنائے گی کہ ظالم ماں بأپ نے اس کے ساتھ کیا ظلم کیا اور کس طرح اسے زندہ دفن کر دیا۔ اس کے علاوہ اس مختصر سی آیت میں دو بہت برے مضمون سمیٹ دیے گئے ہیں جو الفاظ میں بیان کیے بغیر نود بخود اس کے خطاب سے ظاہر ہوتے ہیں ۔ ایک بیر کہ اس میں اہل عرب کو بیر احساس دلا یا گیا ہے کہ جاہلیت نے ان کو اخلاقی پستی کی کس اتہا پر پہنچا دیا ہے کہ وہ اپنی ہی اولا د کو اپنے ہاتھوں زندہ در گور کرتے ہیں، پھر بھی انہیں اصرار ہے کہ اپنی اِسی جاہلیت پر قائم رہیں گے اور اُس اصلاح کو قبول مذکریں گے جو محد رسول الله صلی الله علیہ وسلم ان کے ۔ بگریے ہونے معاشرے میں کرنا چاہتے ہیں۔ دوسرے بیہ کہ اِس میں آخرت کے ضروری ہونے کی ایک صریح دلیل پیش کی گئی ہے۔ جس لڑکی کو زندہ دفن کر دیا گیا، آخر اس کی نہیں تو دادر سی ہونی چاہیے، اور جن ظالموں نے یہ ظلم کیا ، آخر کبھی تو وہ وقت آنا چاہیے جب ان سے اِس بے دردانہ ظلم کی باز پرس کی جائے۔ د فن ہونے والی لڑکی کی فریاد دنیا میں تو کوئی سننے والا نہ تھا۔ جاہلیت کے معاشرے میں اِس فعل کو بالکل جائز کر رکھا گیا تھا۔ یہ ماں باپ کو اس پر کوئی شرم آتی تھی۔ یہ خاندان میں کوئی ان کو ملامت کرنے والا تھا۔ یہ معاشرے میں کوئی اس پر گرفت کرنے والا تھا۔ پھر کیا خدا کی خدائی میں یہ ظلم عظیم بالکل ہی بے دادرہ جانا عابیے؟ عرب میں لڑکیوں کو زندہ دفن کرنے کا یہ بے رحانہ طریقہ قدیم زمانے میں مختلف وجوہ سے رائج ہو گیا تھا۔ ایک، معاشی خستہ مالی جس کی وجہ سے لوگ چاہتے تھے کہ کھانے والے کم ہوں اور اولا د کو پالنے پوسے کا بار اُن پر نه پڑے۔ بیٹوں کو تو اس امید پر پال لیا جاتا تھا کہ بعد میں وہ حصول معیشت میں ہاتھ بٹائیں گے، مگر بیٹیوں کو اس لیے ہلاک کر دیا جاتا تھا کہ انہیں جوان ہونے تک پالنا پڑے گا اور پھر انہیں بیاہ دینا ہو گا۔ دوسرے ،عام بدامنی جس کی وجہ سے بیٹوں کو اس لیے پالا جاتا تھا کہ جس کے جتنے زیادہ بیٹے ہوں گے اس کے اتنے ہی عامی و مدد گار ہوں گے، مگر بیٹیوں کو اس لیے ہلاک کر دیا جاتا تھاکہ قبائلی لڑائیوں میں الٹی ان کی حفاظت کرنی پریتی تھی اور دفاع میں وہ کسی کام نہ آسکتی تھیں۔ تیسرے عام بدامنی کا ایک شاخسانہ یہ مجھی

تھاکہ دشمن قبیلے جب ایک دوسرے پر ایانک چھاپے مارتے تھے توجولوکیاں بھی ان کے ہاتھ لگتی تھیں انہیں لے جاکر وہ یا تولونڈیاں بناکر رکھتے تھے یا تھیں پہج ڈالتے تھے۔ ان وجوہ سے عرب میں یہ طریقہ چل پوا تھا کہ تجھی توزیکی کے وقت ہی عورت کے آگے گڑھا کھود رکھا جاتا تھا کہ اگر لڑکی پیدا ہو تو اسی وقت اسے گرمھے میں پھینک کر مٹی ڈال دی جانے۔ اور کبھی اگر ماں اس پر راضی نہ ہوتی یا اس کے غاندان والے اس میں مانع ہوتے توباپ بادلِ نا خواستہ اسے کچھ مدت تک پالتا اور پھر کسی وقت صحرا میں لے جا کر زندہ دفن کر دیتا۔ اس معاملہ میں جو شقاوت برتی جاتی تھی اس کا قصہ ایک شخص نے خود نبی صلی الله علیہ وسلم سے ایک مرتبہ بیان کیا۔ سنن دارمی کے پہلے ہی باب میں یہ حدیث منقول ہے کہ ایک شخص نے حضور سے ا پنے عمد جاہلیت کا بیہ واقعہ بیان کیا کہ میری ایک بلیٹی تھی جو مجھ سے بہت مانوس تھی۔ جب میں اس کو پکارہا تو دوڑی دوڑی میرے پاس آتی تھی۔ ایک روز میں نے اس کو بلایا اور اپنے ساتھ لے کر چل پڑا۔ راستہ میں ایک کنواں آیا۔ میں نے اس کا ہاتھ پکرو کر اسے کنویں میں دھکا دے دیا۔ آخری آواز جو اس کی میرے کانوں میں آئی وہ تھی ہائے ابا۔ ہائے ابا۔ یہ س کر رسول الله صلی الله علیہ وسلم رو دیئے اور آپ کے آسو بہنے لگے۔ ماضرین میں سے ایک نے کہا اے شخص تو نے حضور کو غمگین کر دیا۔ حضور نے فرمایا کہ اسے مت روکو، جس چیز کا اِسے سخت احماس ہے اُس کے بارے میں اِسے سوال کرنے دو۔ پھر آپ نے اس سے فرما یا کہ اپنا قصہ پھر بیان کر۔ اس نے دوبارہ اسے بیان کیا اور آپ س کر اس قدر روئے کہ آپ کی داڑھی آنسوءوں سے تر ہو گئی۔ اس کے بعد آپ نے فرمایا کہ جاہلیت میں جو کچھ ہوگیا اللہ نے اسے معا ف کر دیا، اب نئے سرے سے اپنی زندگی کا آغاز کر۔ یہ خیال کرنا صبحے نہیں ہے کہ اہلِ عرب اِس انتہائی غیرانسانی فعل کی قباحت کا سرے سے کوئی احباس ہی مذر تھتے تھے۔ ظاہر بات ہے کہ کوئی معاشرہ خواہ کتنا ہی بگڑ چکا ہو، وہ ا لیے ظالمانہ افعال کی برائی کے اصاس سے بالکل خالی نہیں ہو سکتا۔ اسی وجہ سے قرآن یاک میں اِس فعل کی قباحت پر کوئی کمبی چوڑی تقریر نہیں کی گئی ہے، بلکہ روننگٹے کھڑے کر دینے والے الفاظ میں صرف اتنی بات کمہ کر چھوڑ دیا گیا ہے کہ ایک وقت آئے گا۔ جب زندہ گاڑی ہوئی لڑگی سے پوچھا جائے گا کہ توکس قصور میں ماری گئی۔ عرب کی تاریخ سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ بہت سے لوگوں کو زمانہ جاہلیت میں اس رسم کی

قباحت کا اصاس تھا۔ طبرانی کی روایت ہے کہ فَرَزُون شاعر کے دادا صَعُصَعہ بن ناجیتہ المُجاشعی نے رسول الله صلی الله علیه وسلم سے عرض کیا یا رسول الله، میں نے جاہلیت کے زمانے میں جو کچھ اچھے اعال بھی کیے ہیں جن میں سے ایک یہ ہے کہ میں نے ۳۹۰ لردکیوں کو زندہ دفن ہونے سے بچا لیا اور ہرایک کی جان بچانے کے لیے دو دو اونٹ فدیے میں دیے۔ کیا مجھے اس پر اجر ملے گا؟ حضور نے فرمایا ہاں تیرے لیے اجر ہے اور وہ یہ ہے کہ اللہ نے مجھے اسلام کی تعمت عطا فرمائی۔ در حقیقت یہ اسلام کی برکتوں میں سے ایک بردی برکت ہے کہ اس نے مذ صرف ہے کہ حرب سے اس انتہائی سنگدلانہ رسم کا خاتمہ کیا، بلکہ اِس ِخیال کو مٹایا کہ بیٹی کی پیدائش کوئی حادثہ اور مصیبت ہے جے بادلِ ماخواستہ برداشت کیا جائے۔ اس کے بر عکس اسلام نے بیہ تعلیم دی کہ بیٹیوں کی پرورش کرنا ، انہیں عدہ تعلیم و تربیت دینا اور انہیں اس قابل بنا ناکہ وہ ایک اچھی گھر والی بن سکیں، بہت بردانیکی کا کام ہے۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اس معاملہ میں لرکیوں کے متعلق لوگوں کے عام تصور کو جس طرح بدلا ہے اس کا اندازہ آپ کے ان بہت سے ارشادات سے ہو سکتا ہے جو اعادیث میں منقول ہیں۔ مثال کے طور پر ذیل میں ہم آپ کے چندارشادات نقل كرتے بيں: مَن ابتُلِيَ من هٰذه البنات بِشيِّ فاحسن اليهنّ كن لهُ سِتْرًا من النّابر\_ (بخاري \_ مملم) جو سخص اِن لڑکیوں کی پیدائش سے آزمائش میں ڈالا جائے اور پھر وہ اِن سے نیک سلوک کرے تو یہ اس کے ليے جمنم كى آك سے بچاؤكا فريع بنيں كى۔ من عال جاريتين حتى تبلغاً جاء يوم القيمم اناو هكذا وضم اصابعۂ (مسلم) جس نے دولر کیوں کو پرورش کیا یمان تک کہ وہ بالغ ہوگئیں تو قیامت کے روز میرے ساتھ وہ اس طرح آئے گا، یہ فرما کر حضور نے اپنی انگلیوں کو جوڑ کر بتایا۔ من عال ثلث بنات او مثلهن من الا خوات فا رّبهن و ٧ حمهن حتى يغيّهن الله اوجب الله له الجنّه- فقال بهجل يا برسول الله او اثنتين، قال او اثنتين حتى لو قالو او واحده لقال واحدة ـ (شرح السنر) جن شخص نے تین ہیٹیوں ، یا بہنوں کو پرورش کیا، ان کواچھا ادب سکھایا اور ان سے شفقت کا برتاوکیا یہاں تک کہ وہ اس کی مدد کی مختاج نہ رہیں تو اللہ اس کے لیے جنت واجب کر دیگا۔ ایک شخص نے عرض کیا یا رسول الله اور دو ۔ صور نے فرمایا اور دو بھی۔ مدیث کے راوی ابن عباس کہتے ہیں کہ اگر لوگ اس وقت ایک کے متعلق پوچھے تو حضور اس کے بارے میں بھی یہی فرماتے۔ من کانت لہ انٹی فلم یئد ہا ولم یہنھا ولم یؤثر ولدہ علیها ادخلہ الله الجنّہ۔ (ابو داور) جس کے ہاں لوکی ہواور وہ اسے زندہ دفن نہ کرے، نہ ذلیل کر کے رکھے، نہ بیٹے کو اُس پر ترجیج دے اللہ اسے جنت میں داخل کرے گا۔

من كان له ثلاث بنات و صبر عليهن و كساهن من جِدَتِم كن له حِجاً بًا مّن النام ( مخارى في الادب المفرد ابن ماجہ) جس کے ہاں تین بیٹیاں ہوں اور وہ ان پر صبر کرے اور اپنی وسعت کے مطابق ان کو اچھے کیرے پہنائے وہ اس کے لیے جہنم کی آگ سے بچاؤ کا ذریعہ بنیں گی۔

مامن مشلم تدس کہ ابنتان فیحسن صحبتهما الااد خلتا دالجنّه۔ (بخاری، ادب المفرد) جس معلمان کے ہاں دو بیٹیاں ہوں اور وہ ان کواچھی طرح رکھے وہ اسے جنت میں پہنچائیں گی۔

انّ النّبي صلى الله عليه وسلم قال لسُر اقه بن جُعُشم الا ادلك على اعظم الصدقه او من اعظم الصدقه قال بلي يا

سول الله قال ابنتك المردودة اليك ليس لها كاسب غيرك (ابن ماجه بخارى في الادب المفرد) نبى صلى اللہ علیہ وسلم نے سراقہ بن جعثم سے فرمایا میں تہمیں بتاوں کہ سب سے برا صدقہ (یا فرمایا براے صدقوں

میں سے ایک) کیا ہے؟ انہوں نے عرض کیا ضرور بتائیے یا رسول اللہ۔ فرمایا تیری وہ بیٹی جو (طلاق پاکریا بیوہ ہوکر) تیری طرف پلٹ آنے اور تیرے سواکوئی اس کے لیے کانے والا مذہو۔

یمی وہ تعلیم ہے جس نے لوکیوں کے متعلق لوگوں کا نقطۂ نظر صرف عرب ہی میں نہیں بلکہ دنیا کی اُن تمام

قوموں میں بدل دیا جو اسلام کی نعمت سے فیض یاب ہوتی چلی گئیں۔ وَإِذَا الصَّحْفُ نُشِرَتُ الصَّحِفُ نُشِرَتُ الصَّحِفُ نُشِرَتُ الصَّحِفُ فُشِرَتُ السَّالِ اللَّهِ

10. And when the records unfolded.

اور جب آسمان کا پردہ ہٹادیا جائے 11. And when the

وإذا السَّمَاءُ كُشِطَتُ سَ

sky is unveiled. \*10

\*10 That is, everything which is hidden from view now will become visible. Now one can only see empty space, or the clouds, hanging dust, the moon, the sun or stars, but at that time the Kingdom of God will appear in full view before the people, without any veil in between, in its true reality.

10 \* یعنی جو کچھ اب نگاہوں سے پوشیدہ ہے وہ سب عیاں ہو جائے گا۔ اب تو صرف خلا نظر آتا ہے یا پھر بادل، گرد و غبار، چاند، سورج اور تارہے ۔ لیکن اُس وقت خدا کی خدائی اپنی اصل حقیقت کے ساتھ سب کے سامنے ہے یا دہ ہو جائے گی۔

## 12. And when Hell is set ablaze. 13. And when

اور جب جہنم جھڑ کائی جائے۔



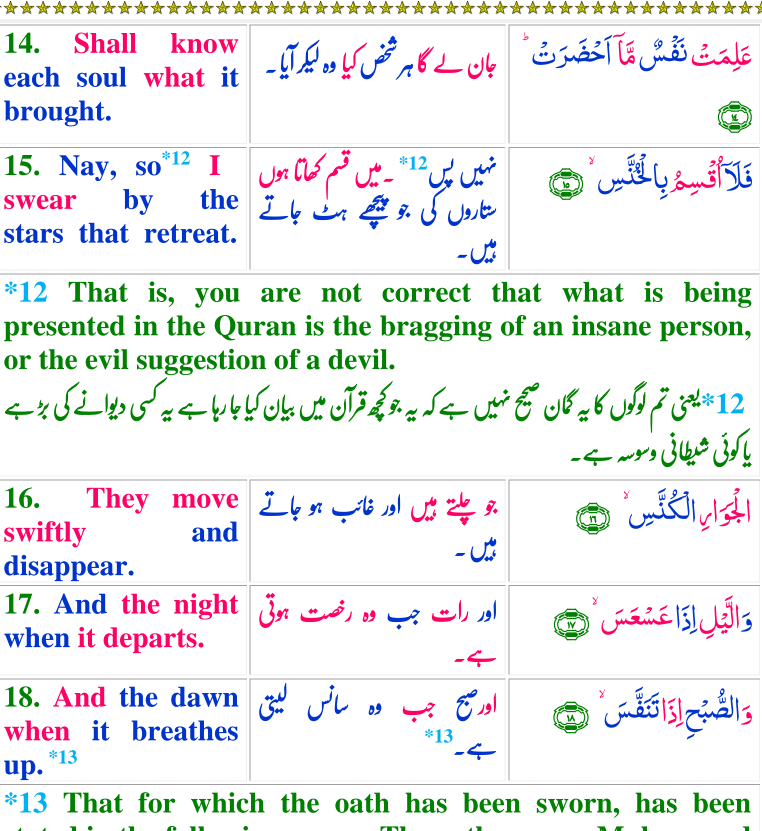
13. And when اور جب بهشت قریب لائی جائے Paradise is brought near. \*11



\*11 That is, in the Plain of Resurrection, when the hearing of the cases of the people will be in progress, the blazing fire of Hell will also be in full view, and Paradise with all its blessings will also be visible to all, so that the wicked would know what they are being deprived of and where they are going to be cast, and the righteous as well would know what they are being saved from and with what being blessed and honored.

11\* یعنی میدان حشر میں لوگوں کے مقدمات کی سماعت ہورہی ہوگی اُس وقت جہنم کی دھکتی ہوئی آگ بھی سب کو نظر آرہی ہوگی اور جنت بھی اپنی ساری تعمقوں کے ساتھ سب کے سامنے موجود ہوگی تاکہ بد بھی جان لیں کہ وہ کس چیز سے محروم ہوکر کھال جانے والے ہیں، اور نیک بھی جان لیں کہ وہ کس چیز سے پیچ کر کن تعمقوں سے سرفراز ہونے والے ہیں۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



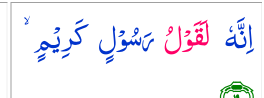
\*13 That for which the oath has been sworn, has been stated in the following verses. The oath means: Muhammad (peace be upon him) has not seen a vision in darkness, but when the stars had disappeared, the night had departed and the bright morning had appeared, he had seen the Angel of God in the open sky. Therefore, what he tells you is based on his own personal observation and on the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

experience that he had in full senses in the full light of day. 13\* يہ قسم جل بات پر کھائی گئی ہے وہ آگے کی آیات میں بیان کی گئی ہے۔ مطلب اِس قسم کا یہ ہے کہ محد صلی الله علیہ وسلم نے تاریکی میں کوئی خواب نہیں دیکھا ہے بلکہ جب تارہے چھپ گئے تھے، رات ر نصت ہو گئی تھی اور صبح روش نمو دار ہو گئی تھی، اُس وقت کھلے آسمان پر اُنہوں نے خدا کے فرشتے کو دیکھا تھا۔ اس لیے وہ جو کچھ بیان کر رہے ہیں وہ اُن کے آمکھوں دیکھے مثاہدے اور پورے ہو ش حواس کے ساتھ دن کی روشی میں پیش آنے والے تجربے پر مبنی ہے۔

19. Indeed, this word (Quran) (brought) by noble messenger.

اِنَّهُ لَقُولُ سَسُولٍ كَرِيْمٍ السَّك يه كلام (قرآن) ہے (لایا موا) عالى مقام بيغامبر كا\_\*\*14





\*14 A noble messenger: the Angel who brought down revelation, as becomes explicit from the following verses. The word of a noble messenger does not mean that the Quran is the word of the Angel himself, but, as the context shows, of Him Who appointed him a messenger. In Surah Al-Haaqqah, Ayat 40, likewise, the Quran has been called the word of Muhammad (peace be upon him), and there too it does not mean that it is the Prophet's (peace be upon him) own composition, but describing it as the word of an honorable messenger, it has been made clear that the Prophet (peace be upon him) is presenting it in his capacity as the Messenger of God and not as Muhammad bin Abdullah (peace be upon him). At both places, the word has been attributed to the Angel and to Muhammad (peace be upon him) on the ground that the message of Allah was being delivered to Muhammad (peace be upon him) by the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Angel and to the people by Muhammad (peace be upon him). (For further explanation, see E.N. 22 of Surah Al-Haaqqah).

14 \* اس مقام پر بزرگ پیغامبر (رسول کریم) سے مراد وی لانے والا فرشۃ ہے جیباکہ آگے کی آیات سے بصراحت معلوم ہورہا ہے۔ اور قرآن کے پیغامبر کا قول کھنے کا مطلب یہ نہیں ہے کہ یہ اس فرشتے کا اپنا کلام ہے، بلکہ "قول پیغامبر" کے الفاظ نود ہی یہ ظاہر کر رہے ہیں کہ یہ اُس ہی کا کلام ہے جس نے اس پیغامبر بناکر بھیجا ہے۔ سورہ الحاقہ آیت ۳۰ میں اِسی طرح قرآن کو محمہ صلی الله علیہ وسلم کا قول کما گیا ہے اور وہاں بھی مرادیہ نہیں ہے کہ یہ صفور کا اپنا تصنیف کر دہ ہے بلکہ اسے" رسول کریم"کا قول کہ کر وضاحت کر دی گئی ہے کہ اس چیز کو صفور فدا کے رسول کی حیثیت سے پیش کر رہے ہیں نہ کہ محمد بن عبدالله کی حیثیت سے دونوں جگہ قول کو فرشتے اور محمد صلی الله علیہ وسلم کی طرف منسوب اس بنا پر کیا گیا ہے کہ الله کا پیغام محمد صلی الله علیہ وسلم کی زبان سے، اور لوگوں کے سامنے محمد صلی الله علیہ وسلم کی زبان سے ادا ہورہا تھا (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو، تفیم القرآن ، جلد شخم ، الحاقہ ، عاشیہ ۲۲)۔ علیہ وسلم کی زبان سے ادا ہورہا تھا (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو، تفیم القرآن ، جلد شخم ، الحاقہ ، عاشیہ ۲۲)۔

20. Possessor of power, with the Owner of the Throne in rank. \*15

ذِی قُوَّةٍ عِنْدَ ذِی الْعَرْشِ صاحب قوت ۔ مالک عرش کے میکنین ٹی الْعَرْشِ نزدیک بلندمرتبہ۔ 15\*

\*15 Surah An-Najm, Ayat 45 deals with the same theme, thus "It is but a revelation which is sent down to him. One, mighty in power, has taught him." As to what is implied by the mighty powers of the Angel Gabriel is ambiguous. In any case it at least shows that he is distinguished even among the angels because of his extraordinary powers. In Muslim (kitab-al-iman) Aishah has reported the Prophet's (peace be upon him) saying to the effect: I have twice seen Gabriel in his real shape and form: his glorious being was

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

encompassing the whole space between the earth and the heavens. According to the tradition reported from Abdullah bin Masud in Bukhari, Muslim, Tirmidhi and Musnad Ahmad, the Prophet (peace be upon him) had seen Gabriel with his six hundred wings. From this one can have an idea of his mighty powers.

15 \* سوره نجم آیات ۲۰۵ میں اِس مضمون کو بول ادا کیا گیا ہے کہ اِن هُوَ اِلَّا وَحْيُ يُوْلَى سَعَلَمَهُ شَدِيْدُ الْقُواى ﴿ وَ اللَّهِ عَلَى إِلَا اللَّهِ عَلَى إِلَا لَكُ عَالَى إِلَا لَكُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ یہ بات در حقیقت متشابہات میں سے ہے کہ جبریل علیہ السلام کی اِن زبردست قوتوں اور ان کی اِس عظیم توانائی سے کیا مراد ہے۔ بہر حال اس سے اتنی بات ضرور معلوم ہوتی ہے کہ فرشتوں میں بھی وہ اپنی غیر معمولی طاقتوں کے اعتبار سے ممتاز ہیں۔ مسلم، کتاب الا بیان میں صرت عائشہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کا یہ قول نقل کرتی ہیں کہ میں نے دومرتبہ جبریل کو ان کی اصلی صورت میں دیکھا ہے، اُن کی عظیم ہستی اُ زمین و آسمان کے درمیان ساری فضا پر چھائی ہوئی تھی۔ بخاری، مسلم ، ترمذی، اور مسند احد میں حضرت عبد الله بن مسعود کی روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ان کواس شان میں دیکھا کہ ان کے چھ سو پر تھے۔ اس سے کچھان کی زبر دست طاقت کا اندازہ کیا جا سکتا ہے۔

21.  $^{*16}$  اسکی اطاعت کی جاتی ہے He is obeyed\*16 and trustworthy. \*17



\*16 That is, he is the chief of the angels and all angels work under his command.

16\*یعنی وہ فرشتوں کا افسر ہے۔ تمام فرشتے اُس کے حکم کے تحت کام کرتے ہیں۔

اور امانتدار ہے۔<sup>17\*</sup>

\*17 That is, he is not one who would tamper with divine revelation, but is so trustworthy that he conveys intact whatever he receives from God.

17\* یعنی وہ اپنی طرف سے کوئی بات خدا کی وحی میں ملا دینے والا نہیں ہے ، بلکہ ایسا امانت دار ہے کہ جو کچھ خداکی طرف سے ارشاد ہوتا ہے اُسے جوں کا توں پہنچا دیتا ہے۔

22. And is not your companion (prophet) madman.

الله وتمام ديوانه ـ 18\*

وَ مَا صَاحِبُكُمُ جَمَجُنُونِ اور نہیں ہے تہارا رفیق را



\*18 Your Companion: the Messenger of Allah (peace be upon him). Here, making mention of the Prophet (peace be upon him) as the companion of the people of Makkah, they have been made to realize that the Prophet (peace be upon him) was no stranger for them. He was not an outsider but a man of their own clan and tribe; he had lived his whole life among them; even their children knew that he was a very wise man. They should not be so shameless as to call such a man a mad man. (For further explanation, see E.Ns 2, 3 of Surah An-Najm).

18\*رفیق سے مراد رسول الله صلی الله علیه وسلم ہیں ، اور آپ کو اہل مکه کا رفیق که کر دراصل اُنہیں اس بات کا احماس دلایا گیا ہے کہ آپ اُن کے لیے کوئی اجنبی شخص نہیں ہیں، بلکہ اُنہی کے ہم قوم اور ہم قبیلہ ہیں۔ اُنہی کے درمیان الیے شخص کو جانتے ہو جھتے مجنون کہتے ہوئے اُنہیں کچھ تو شرم آنی چاہیے (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو، تفہیم القرآن، جلد پنجم، النجم، حواشی ۲-۳)۔

23. And indeed, he has seen him (angel) on the clear horizon. \*19

(فرشتے) کو کھلے افق پر۔ 19\*

وَلَقَلُ مَالُهُ بِالْأَفْقِ الْمُبِيْنِ | اوربيثك اس نے ديكھا ہے اس



\*19 In Surah An-Najm, Ayats 7-9, this observation of the Prophet (peace be upon him) has been described in greater

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

detail, (For explanation, see E.Ns 7. 8 of Surah An-Najm).

19\*سورہ نجم آیات > تا 9 میں رسول الله صلی الله علیه وسلم کے اِس مثابدے کوزیادہ تفصیل کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ (تشریح کے لیے ملاحظہ ہو، تفہیم القرآن ،جلد پنجم، النجم، تواشی > ۸ )۔

24. And he is not, (of revealing) of the unseen, a withholder. \*20

\*20 That is, the Messenger (peace be upon him) of Allah does not conceal anything from you. Whatever of the unseen realities are made known to him by Allah, whether they relate to the essence and attributes of Allah, the angels, life-after death and Resurrection, or to the Hereafter, Heaven and Hell, he conveys everything to you without change.

20 \* یعنی رسول الله صلی الله علیه وسلم تم سے کوئی بات چھپاکر نہیں رکھتے۔ غیب کے جو حقائق بھی الله تعالیٰ کی طرف سے ان پر کھولے گئے ہیں ، خواہ وہ الله کی ذات و صفات کے بارے میں ہوں ، یا فرشتوں کے بارے میں ، سب کچھ تمہارے کے بارے میں ، سب کچھ تمہارے بارے میں ، سب کچھ تمہارے سامنے بے کم و کاست بیان کر دیتے ہیں۔

25. And this is not the word of Satan, accursed.\*21

وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَنٍ اور نهيں ہے يہ كلام شيطان سَّجِيْمٍ نَصَ

\*21 That is, you are wrong in thinking that some Satan comes and whispers these words into the ear of Muhammad (peace be upon him). It does not suit Satan that he should divert man from polytheism, idol worship,

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

atheism and sin and turn him to God-worship and Tauhid, make man realize that he should live a life of responsibility and accountability to God instead of living an irresponsible, care-free life, should forbid man to adopt practices of ignorance, injustice, immorality and wickedness and lead him to a clean life of justice, piety and high morals. (For further explanation, see Surah Ash-Shuara, Ayats 210-212 along with E.Ns 130 to 133, and Ayats 221-223 along with E.Ns 140, 141).

21 \* یعنی تمهارا یہ خیال غلط ہے کہ کوئی شیطان آئر محد صلی اللہ علیہ وسلم کے کان میں یہ باتیں چھونک دیتا ہے۔ شیطان کا آخریہ کام کب ہو سکتا ہے کہ انسان کو شرک اور بت پر ستی اور دہریت والحاد سے ہٹا کر خدا پرستی اور توحید کی تعلیم دے۔ انسان کوشتر بے مہارین کر رہنے کے بجائے خدا کے حضور ذمہ داری اور جواب دہی کا احباس دلائے۔ جاہلانہ رسموں اور ظلم اور بداخلاقی اور بدکر داری سے مینع کر کے پائیزہ زندگی، عدل اور تقویٰ اور اخلاقِ فاضلہ کی طرف رہنائی کرے۔ (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد سوم، الشعراء، سہ آیات ۲۱۰ - تا ۲۱۲ مع حواشی ۱۳۰ تا ۱۳۳، اور آیات ۲۲ تا ۲۲ مع حواشی ۱۳۰ تا ۱۸۱) \_

26. Where then فَأَيُنَ تَنُهُ هَبُونَ ۗ ﴿ مچر کدهرتم چلے جارہے ہو۔ are you going. 27. This is not else اِنْ هُوَ اِلَّا ذِكُرٌ لِلْعُلَمِينَ \* انبي ب يه مرتصحت عام ابل than a reminder ہاں کے لئے ۔ to the worlds. 28. For him who مِنْكُمْ اَنُ البراس كے لئے جو چاہے تم میں wills among you to ے سیدھی راہ چ**لنا**۔<sup>22\*</sup>

**path.** \*22 \*22 In other words, although this is an admonition for all mankind, only such a person can benefit by it, who is

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

take a straight

himself desirous of adopting piety and righteousness. Man's being a seeker after truth and a lover of right is the foremost condition of his gaining any benefit from it.

22\*بالفاظ دیگریہ کلام نصیحت ہے تو ساری نوع انسانی کے لیے مگر اس سے فائدہ وہی شخص اٹھا سکتا ہے جو خود راست روی اختیار کر نا چاہتا ہو۔ انسان کا طالبِ حق اور راستی پسند ہونا اِس سے فائدہ اٹھانے کے لیے شرطِ

29. And you shall not will, except that wills Allah, Lord of the worlds. \*23



وَ مَا تَشَاءُونَ اللَّهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا

\*23 This theme has already occurred in Surah Al-Muddaththir, Ayat 56 and Surah Ad-Dahr, Ayat 20. For explanation, see E.N. 41 of Surah Al-Muddaththir.

23\* بین مضمون اِس سے پہلے سورہ مدر آیت ۵۱، اور سورہ دَھر آیت ۳۰ میں گزر چکا ہے۔ تشریح کے لیے ملاحظه موتفهيم القرآن، جلد شثم، المدّثر، ماشيه ٣١\_



