

Al-Alaq ٱلْعَلَقَ

بِسَمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

### Name

The Surah is so entitled after the word *alaq* in the second verse.

## **Period of Revelation**

This Surah has two parts: the first part consists of verses 1-5, and the second of verses 6-19. About the first part a great majority of the Islamic scholars agree that it forms the very first Revelation to be sent down to the Prophet (peace be upon him). In this regard, the *Hadith* from Aishah, which Imam Ahmad, Bukhari, Muslim, and other traditionists have related with several chains of authorities, is one of the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

most authentic *Ahadith* on the subject. In it Aishah has narrated the full story of the beginning of revelation as she herself heard it from the Messenger (peace be upon him) of Allah. Besides, Ibn Abbas, Abu Musa al-Ashari and a group of the companions are also reported to have stated that these were the very first verses of the Quran to be revealed to the Prophet (peace be upon him). The second part was sent down afterwards when the Prophet (peace be upon him) began to perform the prescribed Prayer in the precincts of the Kabah and Abu Jahl tried to prevent him from this with threats.

# **Beginning of Revelation**

The traditionists have related on the strength of their respective authorities the story of the beginning of revelation from Imam Az-Zuhri, who had it from Urwah bin Zubair, who had it from Aishah, his aunt. She states that revelations to the Prophet (peace be upon him) began in the form of true (according to other traditions, good) visions. Whichever vision he saw it seemed as though he saw it in broad daylight. Afterwards solitude became dear to him and he would go to the Cave of Hira to engage in worship there for several days and nights (Aishah has used the word tahannuth, which Imam Zuhri has explained as taabbud meaning devotional exercises. This was some kind of worship which he performed, for until then he had not been taught the method of performing the Prayer by Allah). He would take provisions with him and stay there for several days, then he would return to Khadijah who would again provide for him for a few more days. One day

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

when he was in the Cave of Hira, Revelation came down to him unexpectedly and the Angel said, to him: Read.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

After this Aishah reports the words of the Prophet (peace be upon him) himself, to the effect, I said: I cannot read! There upon the Angel took me and pressed me until I could bear it no more. Then he left me and said: Read. I said: I cannot read! He pressed me a second time until I could bear it no more. Then he left me and said: Read. I again said: I cannot read! He pressed me for the third time until I could bear it no more. Then he left me and said: Iqra bismi Rabbi kal-ladhi khalaqa: (Read in the name of your Lord Who created) till he reached ma lam ya lam (what he did not know).

Then the Messenger (peace be upon him) returned home to Khadijah trembling with fear, and said to her: Cover me, cover me, and he was covered. When fear left him, he said: O Khadijah, what has happened to me? Then he narrated to her whatever had happened, and said: I fear for my life. She said: No never! Be of good cheer. By God, never will God debase you; you treat the kindred well, you speak the truth, (one tradition adds: you restore what is entrusted to you), you bear the burden of the helpless, you help the poor, you entertain the guests, and you cooperate in good works.

Then she took him to Waraqah bin Naufal, who was her cousin. He had become a Christian in pre-Islamic days and had translated the Gospel in Arabic and Hebrew, and had become very old and blind. Khadijah said: Brother, listen to the son of your brother. Waraqah said to the Prophet

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

(peace be upon him): What have you seen, nephew? The Prophet (peace be upon him) described what he had seen. Waraqah said: This is the same Gabriel (the Angel of Revelation) which Allah had sent down to Moses (peace be upon him). Would that I were a young man during your Prophethood! Would that I were alive when your tribe would expel you! The Prophet (peace be upon him) said: Will they expel me? Waraqah said: Yes, never has it so happened that a person brought what you have brought and was not treated as an enemy. If I live till then I would help you with all the power at my command. But not very long after this Waraqah died.

This narrative is explicit that even until a moment before the coming of the Angel the Messenger of Allah (peace be upon him) was without any expectation that he was going to be appointed a Prophet. Nothing to say of any such wish or expectation, he did not even have any idea that he would meet with such an experience. Coming down of the Revelation and appearing of the Angel face to face was an unexpected incident for him the first effect of which on him was precisely the same as could naturally be on a person meeting with such a tremendous experience, in the absence of any preparation. That is why when he proclaimed the message of Islam, the people of Makkah raised all sorts of objections, but no one said that they were already apprehending that he would make a claim, for he had been making preparations since long to become a Prophet. From this narrative another thing which also becomes

obvious is how pure was the Prophet's (peace be upon him)

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

and how sublime was his character before Prophethood. Khadijah was no young lady: she was 55 years old at the time this event took place and had been the Prophet's (peace be upon him) life companion for 15 years. No weakness of the husband can remain hidden from the wife. She had during this long period of married life found him to be such a generous and noble man that when he told her of his experience in the Cave of Hira, she admitted without the least hesitation that it was indeed Allah's own Angel who had come to him with Revelation. Likewise, Waraqah bin Naufal was also an old inhabitant of Makkah, who had seen the Prophet (peace be upon him) grow up from childhood. Particularly, for the past 15 years because of the close relationship he was even more intimately aware of his life, his affairs and dealings. When he also heard of his experience, he did not regard it as an evil suggestion, but immediately said that it was the same Gabriel who had descended on Moses (peace be upon him). This meant that even according to him the Prophet (peace be upon him) was such a sublime person that there was nothing surprising in his being elevated to the office of Prophethood.

Occasion of Revelation of verses 6-19

This second part of thee Surah was revealed when the Messenger (peace be upon him) of Allah began to perform the Prayer in the Islamic way in the Kabah and Abu Jahl threatened and tried to prevent him from this. It so happened that after his appointment to Prophethood even before he could start preaching Islam openly, he began to perform the Prayer in the precincts of the Kabah in the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

way Allah taught him; and from this the Quraish felt for the first time that he had adopted a new religion. The other people were watching it with curiosity, but Abu Jahl in his arrogance and pride threatened the Prophet (peace be upon him) and forbade him to worship in that way in the Kabah. In this connection, quite a number of the *Ahadith* have been related from Abdullah bin Abbas and Abu Huraira, which mention the foolish behavior of Abu Jahl.

Abu Huraira says that Abu Jahl asked the people of Quraish: Does Muhammad (peace be upon him) set his face on the ground before you? When they replied in the affirmative, he said: By Lat and Uzza, if I ever catch him in that act of worship, I would set my foot on his neck and rub his face in the dust. Then it so happened that he saw the Messenger (peace be upon him) in that posture and came forward to set his foot on his neck, but suddenly turned back as if in a fright and being asked what was the matter, he said there was a ditch of fire and a terrible apparition between himself and Muhammad (peace be upon him) and some wings. On hearing this, the Prophet (peace be upon him) remarked: Had he come near me, the angels would have smitten and torn him to pieces. (Ahmad, Muslim, Nasai, Ibn Jarir, Ibn Abi Hatim, Ibn al-Mundhir, Ibn Marduyah, Abu Nuaim Isfahani, Baihaqi).

According to lbn Abbas, Abu Jahl said: If I caught Muhammad (peace be upon him) performing his Prayer by the Kabah, I would trample his neck down. When the Prophet (peace be upon him) heard of it, he said: If he acted so, the angels would seize him there and then?

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

(Bukhari, Tirmidhi, Nasai, Ibn Jarir, Abdur Razzaq, Abd bin Humaid, Ibn al-Mundhir, Ibn Marduyah).

According to another tradition from Ibn Abbas, the Prophet (peace be upon him) was performing his Prayer at the *Maqam Ibrahim*. Abu Jahl passed that way and said: O Muhammad, did I not forbid you this, and then he started to threaten him. In reply the Prophet (peace be upon him) rebuked him severely. There upon he said: O Muhammad, on what strength do you rebuke me? By God, my followers in this valley far exceed yours in number." (Ahmad, Tirmidhi, Nasai, Ibn Jarir, Ibn Abi Shaibah, Ibn al-Mundhir, Tabarani, Ibn Marduyah).

Because of these very incidents the portion of this Surah beginning with *Kalla inn al-insana layatgha* was sent down. Naturally the place of this part should be the same as assigned to it in this Surah of the Quran, for after the coming down of the first Revelation the Prophet (peace be upon him) had given expression to Islam first of all by the act of Prayer, and his conflict with the pagans.

مام دوسری آیت کے لفظ علق کواس سورت کا نام قرار دیا گیا ہے۔ زمانۂ نزول

اس سورت کے دوجھے ہیں۔ پہلا حصہ اقراسے شروع ہوکر پانچیں آیت کے الفاظ مالمہ یعلمہ پر ختم ہوتا ہے، اور دوسرا حصہ کلا ان الانسان لیطفی سے شروع ہوکر آخر سورت تک چاتا ہے۔ پہلے جھے کے متعلق علمائے امت کی عظیم اکثریت اس بات پر متفق ہے کہ یہ سب سے پہلی وجی ہے جورسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم پر نازل ہوئی۔ اس معاملے میں حضرت عائشہ رضی الله عنماکی وہ مدیث جے امام احد، بخاری، مسلم اور

دوسرے محدثین نے متعدد سندوں سے نقل کیا ہے، صبیح ترین امادیث میں شمار ہوتی ہے، اور اس میں حضرت عائشہ رضی الله عنها نے خود رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم سے سن کر آغازِ وحی کا پورا قصہ بیان کیا ہے۔ اس کے علاوہ ابن عباس، ابو موسی اشعری اور صحابہ رضی الله عنهم اجمعین کی ایک جاعت سے بھی یمی بات منقول ہے کہ قرآن کی سب سے پہلی آیات جو حضور صلی الله علیہ وآلہ و سلم پر نازل ہوئیں وہ یمی تھیں۔ دوسرا صہ بعد میں اُس وقت نازل ہوا جب رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم نے حرم میں نماز پڑھنی شروع کی اور ابوجهل نے آپ کو دھمکیاں دے کر اس سے روکنے کی کوشش کی۔ محدثین نے آغازِ وحی کا قصہ اپنی اپنی سندوں کے ساتھ امام زہری سے، اور انہوں نے حضرت عروہ بن زبیر سے اور انہوں نے اپنی خالہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنها سے نقل کیا ہے۔ وہ فرماتی ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم پر وحی کی ابتدا سچے (اور بعض روایات میں ہے اچھے) خوابوں کی شکل میں ہوئی۔ آپ جو خواب مبھی دیکھتے وہ ایسا ہوتا کہ جیسے آپ دن کی روشنی میں دیکھ رہے ہیں۔ پھر آپ تنہائی پہند ہو گئے اور کئی کئی شب و روز غار حرا میں رہ کر عبادت کرنے لگے (صبرت عائشہ رضی الله عنها نے تعقیف کا لفظ استعمال کیا ہے جس کی تشریح امام زہری نے تعبید سے کی ہے۔ یہ کسی طرح کی عبادت تھی جو آپ کرتے تھے، کیونکہ اس وقت تک الله تعالٰی کی طرف سے آپ کو عبادت کا طریقہ نہیں بتایا گیا تھا) آپ کھانے پینے کا سامان گھر سے لے جاکر وہاں چندروزگزارتے، مچھر حضرت خدیجہ رضی الله عنها کے باس واپس آتے اور وہ مزید چندروز کے لیے سامان آپ کے لیے مہیا کر دیتی تھیں۔ ایک روز جبکہ آپ غار حرا میں تھے، یکایک آپ پر وی نازل ہوئی اور فرشتے نے آکر آپ سے کھا "پڑھو" اس کے بعد حضرت عائشہ خود رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم کا قول نقل کرتی ہیں کہ میں نے کہا "میں تو پڑھا ہوا نہیں ہوں"۔ اس پر فرشتے نے مجھے پکڑ کر جھینچا یہاں تک کہ

میری قوت برداشت جواب دینے گی۔ پھراس نے مجھے چھوڑ دیا اور کھا پڑھو۔ میں نے کھا "میں تو پڑھا ہوا نہیں ہوں"۔ اس نے دوبارہ مجھے بھینچا اور میری قوت برداشت جواب دینے لگی۔ پھراس نے مجھے چھوڑ دیا اور کھا

پڑھو۔ میں نے پھر کھا "میں تو پڑھا ہوا نہیں ہوں"۔ اس نے تبیسری مرتبہ مجھے جھینچا یہاں تک کہ میری قوت برداشت جواب دینے لگی۔ پھراس نے مجھے چھوڑ دیا اور کھا اقد اباسمہ بہک الذی حلق (پڑھواپنے رب کے نام سے جس نے پیداکیا) یماں تک کہ مالمد یعلمہ (جبے وہ نہ جانتا تھا) تک پہنچ گیا۔ صرت عائشہ رضی الله عنها فرماتی ہیں کہ اس کے بعد رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم کانیتے لرزتے ہوئے وہاں سے پلٹے اور حضرت خد بجہ کے پاس پہنچ کر کھا "مجھے اُڑھاؤ، مجھے اُڑھاؤ" چنانچہ آپ کواُڑھا دیا گیا۔ جب آپ پر سے خوف زدگی کی کیفیت دور ہو گئی توآپ نے فرمایا "اے خدیجہ، یہ مجھے کیا ہوگیا ہے"۔ پھر سارا قصہ آپ نے ان کو سنایا اور کا "مجھے اپنی جان کا ڈرہے" انہوں نے کیا "ہرگز نہیں، آپ خوش ہو جائیے۔ غدا کی قیم، آپ کو غدا کبھی رسوا یہ کرے گا۔ آپ رشتہ داروں سے نیک سلوک کرتے ہیں، پچ بولتے ہیں (ایک روایت میں یہ اضافہ ہے کہ امانتیں اداکرتے ہیں)، بے سہارا لوگوں کا بار برداشت کرتے ہیں، نادار لوگوں کو کا کر دیتے ہیں، مہان نوازی کرتے ہیں اور نیک کاموں میں مدد کرتے ہیں" پھروہ حضور صلی الله علیہ وآلہ و سلم کو ساتھ لے کر ورقہ بن نوفل کے پاس گئیں جوان کے چھازاد مھائی تھے، زمانۂ جاہلیت میں عیسائی ہو گئے تھے، عربی اور عبرانی میں انجیل لنھتے تھے، بہت بوڑھے اور نابینا ہو گئے تھے۔ حضرت خدیجہ نے ان سے کہا بھائی جان، ذرا اپنے جھٹیجے کا قصہ سنیے۔ ورقہ نے حضور سے کما جھتیج تم کوکیا نظر آیا؟ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے جو کچھ دیکھا تھا وہ بیان کیا۔ ورقہ نے کھا "یہ وہی ناموس (وحی لانے والا فرشۃ ہے) جو الله نے موسی علیہ السلام پر نازل کیا تھا۔ کاش میں آپ کے زمانۂ نبوت میں قوی جوان ہوتا۔ کاش میں اس وقت زندہ رہوں جب آپ کی قوم آپ کو ِ تكالے گی۔" رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نے فرمايا "كيا لوگ مجھے نكال ديں گے؟" ورقہ نے كا "مال، کھی ایسا نہیں ہواکہ کوئی شخص وہ چیز لے کر آیا ہوجو آپ لائے ہیں اور اس سے دشمنی نہ کی گئی ہو۔ اگر میں نے آپ کا وہ زمانہ پایا تو میں آپ کی پرزور مدد کروں گا" مگر زیادہ مدت نہ گزری تھی کہ ورقہ کا انتقال ہو گیا۔ یہ قصہ خود اپنے منہ سے بول رہا ہے کہ فرشتے کی آمد سے ایک لمحہ پہلے تک بھی رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم اس بات سے خالی الذہن تھے کہ آپ نبی بنائے جانے والے ہیں۔ اس چیز کا طالب یا متوقع ہونا تو در کنار، آپ کے وہم و گان میں بھی یہ نہ تھا کہ ایسا کوئی معاملہ آپ کے ساتھ پیش آئے گا۔ وحی کا نزول اور

فرشتے کا اس طرح سامنے آنا آپ کے لیے اچانک ایک عادمہ تھا جس کا تاثر آپ کے اوپر وہی ہوا جو ایک بے خبرانسان پر اتنے بردے ایک مادیہ کے پیش آنے سے فطری طور پر ہو سکتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب آپ اسلام کی دعوت لے کراٹھے تومکہ کے لوگوں نے آپ پر ہر طرح کے اعتراضات کیے، مگر ان میں کوئی یہ کھنے والا نہ تھاکہ ہم کو تو پہلے ہی یہ خطرہ تھاکہ آپ کوئی دعویٰ کرنے والے ہیں کیونکہ آپ ایک مدت سے نبی بننے کی تیاریاں کر رہے تھے۔ اس قصے سے ایک بات یہ جھی معلوم ہوتی ہے کہ نبوت سے پہلے آپ کی زندگی کلیسی پائیزہ تھی اور آپ کا کر دار کتنا بلند تھا۔ حضرت خدیجہ رضی الله عنها کوئی کم س خاتون یہ تھیں بلکہ اس واقعہ کے وقت ان کی عمر 55 سال تھی اور پندرہ سال سے وہ حضور صلی الله علیہ وآلہ و سلم کی شریک زندگی تنحیں۔ بیوی سے شوہر کی کوئی کمزوری چھپی نہیں رہ سکتی۔ انہوں سے اس طویل ازدواجی زندگی میں آپ کو اتنا عالی مرتبہ انسان پایا تھا کہ جب حضور صلی الله علیہ وآلہ و سلم نے ان کو غار حراء میں پیش آنے والا واقعہ سنایا توبلا تامل انہوں نے بیہ تسلیم کر لیا کہ فی الواقع الله کا فرشتہ ہی آپ کے پاس وحی لے کر آیا ہے۔ ا سی طرح ورقہ بن نوفل مبھی مکہ کے ایک بوڑھے باشندے تھے، بچپن سے حضور صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی زندگی دیکھتے چلے آرہے تھے۔ اور پندرہ سال کی قریبی رشتہ داری کی بنا پر تو وہ آپ کے عالات سے اور مجھی زیادہ گھری واقفیت رکھتے تھے۔ انہوں نے بھی جب یہ واقعہ سنا تواسے کوئی وسوسہ نہیں سمجھا بلکہ سنتے ہی کمہ دیا کہ یہ وہی ناموس ہے جو موسی علیہ السلام پر نازل ہوا تھا۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ ان کے نزدیک بھی آپ اتنے بلندیایہ انسان تھے کہ آپ کا نبوت کے مضب پر سرفراز ہونا کوئی قابل تعجب امر مذہ تھا۔ دوسرے حصہ کی شان نزول اس سورت کا دوسرا صہ اس وقت نازل ہوا جب رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم نے حرم میں اسلامی طریقہ پر نماز پڑھنی شروع کی اور ابو جمل نے آپ کو ڈرا دھمکا کر اس سے روکنا چاہا۔ معلوم ایسا ہوتا ہے کہ نبی ہونے کے بعد قبل اس کے کہ حضور صلی الله علیہ وآلہ وسلم اسلام کی علانیہ تبلیغ کرتے، آپ نے حرم میں اس طریقے پر نماز ادا کرنی شروع کر دی جواللہ تعالٰی نے آپ کو سکھائی تھی، اوریہی وہ چیز تھی جسے قریش نے پہلی مرتبہ یہ محوس کیا کہ آپ کسی نئے دین کے پیرو ہو گئے ہیں۔ دوسرے لوگ تواسے حیرت ہی کی نگاہ

سے دیکھ رہے تھے، مگر ابو جمل کی رگ جاہلیت اس پر پھڑک اٹھی اور اس نے آپ کو دھمکانا شروع کر دیا کہ اس طریقے پر حرم میں عبادت مذکریں۔ چنانچہ اس سلسلے میں کئی احادیث حضرت عبد الله بن عباس اور حضرت ابو ہریرہ رضی الله عنهم اجمعین سے مروی ہیں جن میں ابو جمل کی ان بیبود گیوں کا ذکر کیا گیا ہے۔ حضرت ابو ہریرہ رضی الله عنه کا بیان ہے کہ ابوجمل نے قریش کے لوگوں سے بوچھا کیا محد (صلی الله علیہ و آلہ و سلم) تمہارے سامنے زمین پر اپنا منہ کاتے ہیں؟" لوگوں نے کا "ہاں" اس نے کھا "لات اور عزیٰ کی قعم، اگر میں نے ان کو اس طرح نماز پڑھتے ہوئے دیکھ لیا تو ان کی گردن پر پاؤں رکھ دوں گا اور ان کا منہ زمین میں رگڑ دوں گا" پھر ایسا ہواکہ حضور صلی الله علیہ وآلہ و سلم کو نماز پڑھنے دیکھ کر وہ آگے بڑھا تاکہ آپ کی گردن پر پاؤل رکھے، مگر یکایک لوگول نے دیکھا وہ چیچے ہٹ رہا ہے اور اپنا منہ کسی چیز سے بچانے کی کوشش کر رہا ہے۔ اس سے پوچھا گیا کہ یہ مجھے کیا ہو گیا؟ اس نے کہا میرے اور ان کے درمیان آگ کی ایک خندق اور ایک ہولناک چیز تھی اور کچھ پر تھے۔ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم نے فرمایا کہ اگر وہ میرے قریب پھٹکتا تو ملائکہ اس کے چیتھڑے اڑا دیتے۔ ابن عباس رضی الله عنه کی روایت ہے کہ ابو جمل نے کہا کہ اگر میں نے محد (صلی الله علیہ وآلہ و سلم) کو کعبہ کے پاس نماز پڑھنے دیکھ لیا توان کی گردن پاؤں تلے دبا دوں گا۔ نبی صلی الله علیہ وآلہ وسلم کواس کی خبر پہنچی توآپ نے فرمایا کہ اگر اس نے ایسا کیا تو ملائکہ علانیہ اسے آپکڑیں گے بٹاری، ترمذی، نسائی، ابن جریر، عبدالرزاق، عبد بن حميد، ابن المنذر، ابن مردويه -ابن عباس رضی الله عنه سے ایک اور روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم مقام ابراہیم پر نماز پڑھ رہے تھے۔ ابوجمل کا ادھرسے گزر ہوا تواس نے کہا اے محمدا کیا میں نے تم کواس سے منع نہ کیا تھا؟ اور اس نے آپ کو دھمکیاں دینی شروع کیں۔ جواب میں رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم نے اس کو سختی کے ساتھ جھڑک دیا۔ اس پر اس نے کہا اے محد، تم کس بل پر مجھے ڈراتے ہو۔ خداکی قتم، اس وادی میں میرے حایتی سب سے زیادہ ہیں۔ :احد، ترمذی، نسانی، ابن جریر، ابن ابی شیبہ، ابن المنذر، طبرانی، ابن مردویہ-

انہی واقعات پر اس سورت کا وہ صبہ نازل ہوا ہو کلا ان الانسان لیطٹی سے شروع ہوتا ہے۔ قدرتی طور پر اس صح کا مقام وہی ہونا چاہیے تھا جو قرآن کی اس سورت میں رکھا گیا ہے کیونکہ پہلی وہی نازل ہونے کے بعد اسلام کا اولین اظہار حضور صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے نماز ہی سے کیا تھا اور کھارسے آپ کی مد ہمیر کا آغاز ہمی اسی واقعہ سے ہوا تھا۔

# الله عنه و بست مهران و الله عنه و الله و ال

\*1 As we have explained in the Introduction, when the Angel said to the Prophet (peace be upon him): Read, the latter replied: I cannot read! This indicates that the Angel had presented these words of the revelation before him in the written form and had asked him to read them. For if the Angel had meant that he should repeat what he recited, he should not have replied, saying: I cannot read!

he should not have replied, saying: I cannot read!

\*1 بیباکہ ہم نے دیباچہ میں بیان کیا ہے، فرشتے نے جب حضور سے کا کہ پڑھو، تو حضور نے بواب دیا کہ میں پڑھا ہوا نہیں ہوں۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ فرشتے نے وحی کے یہ الفاظ کتھی ہوئی صورت میں آپ کے سامنے پیش کیے تھے اور اُنہیں پڑھنے کے لیے کہا تھا۔ کیونکہ اگر فرشتے کی بات کا مطلب یہ ہوتا کہ جس طرح میں بولتا جا وَں آپ اسی طرح پڑھتے جائیں، تو حضور کو یہ کھنے کی کوئی ضرورت نہ ہوتی کہ میں پڑھا ہوا نہیں ہول۔

\*2 Read in the name of your Lord: Say Bismillah and read.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

This shows that the Prophet (peace be upon him) even before the coming down of this revelation regarded and acknowledged Allah alone as his Lord. That is why there was no need to ask who his Lord was, but it was said: Read in the name of your Lord.

2\* یعنی اپنے رب کا نام لے کر پڑھو، یا بالفاظ دیگر ہم الله کہواور پڑھو۔ اس سے یہ بات بھی معلوم ہوئی کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم اِس وحی کے آنے سے پہلے ہی صرف الله تعالیٰ کو اپنا رب جانے اور مانے تھے۔ اسی لیے یہ کھنے کی کوئی ضرورت پیش نہیں آئی کہ آپ کا رب کون ہے، بلکہ یہ کھا گیا کہ اپنے رب کا رام ہے۔ اسی لیے یہ کھنے کی کوئی ضرورت پیش نہیں آئی کہ آپ کا رب کون ہے، بلکہ یہ کھا گیا کہ اپنے رب کا رہ ھو۔

\*3 Only the word *khalaqa* (created) has been used absolutely, and the object of creation has not been mentioned. This automatically gives the meaning: Read in the name of the Lord, Who is the Creator, Who created the whole universe and everything in it.

3\* مطلقاً ''پیداکیا''فرمایا گیا ہے، یہ نہیں کھا گیا کہ کس کوپیداکیا۔ اِس سے خود بخود یہ مفہوم نکلتا ہے کہ اُس رب کا نام لے کر پڑھو جو خالق ہے، جس نے ساری کائنات اور کائنات کی ہر چیز کوپیداکیا ہے۔

2. Created man from a clot of congealed blood. \*4

خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ پیداکیا انسان کو جمے ہوئے نون کی پیداکیا انسان کو جمے ہوئے نون کی پیداکیا سے۔\*\*

\*4 After making mention generally of the creation of the universe, mention has been made of man in particular, saying how Allah made him a perfect man starting his creation from an insignificant and humble state. *Alaq* is plural of *alaqah*, which means congealed blood. This is the primary state of the embryo which appears a few days after conception. Then it assumes the form of a lump of flesh,

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

then afterwards it gradually takes human shape. (For details, see Surah Al-Hajj, Ayat 5 and the corresponding E.Ns 5 to 7).

4\* كائنات كى عام تخليق كا ذكر كرنے كے بعد خاص طور پر انسان كا ذكر كياكہ الله تعالىٰ نے كس حقير عالت سے اُس کی تخلیق کی ابتداکر کے اُسے پورا انسان بنایا۔ علق جمع ہے علقہ کی جس کے معنی جمے ہوئے خون کے ہیں۔ یہ وہ ابتدائی مالت ہے جو استقرارِ حل کے بعد پہلے چند دنوں میں رونما ہوتی ہے ، پھر وہ گوشت کی شکل اختیار کرتی ہے اور اس کے بعد بتدریج اس میں انسانی صورت بننے کا سلسلہ شروع ہوتا ہے۔ (تفصیل کے ليے ملاحظہ ہو تفہيم القرآن، جلد سوم، الج، آیت ۵ حواشی ۵ تا >)۔

3. Read and your Lord is most Generous.

اِقْرَ أُوسَ بُلْكَ الْأَكُرَدُ ﴿ ﴿ اللَّهِ الْمُرْبِ بِ بِوَاكُرِيمِ \_



4. He who taught knowledge by the pen. \*5

وہ جس نے علم سکھایا قلم سے



\*5 That is, it is a great favor of Allah that starting man's creation from a most insignificant state, He made him possessor of knowledge which is the noblest attribute of creation, and He made him not only possessor of knowledge but also taught him the art of writing by the use of pen, which became the means of propagation, progress, dissemination and preservation of knowledge on a large scale. Had He not given man the knowledge of the art of pen and writing (by inspiration) his intellectual faculty would have stagnated, and it would have opportunity to develop, expand and become a means of transmission of knowledge from one generation to the next and make future progress.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

5 \* یعنی بیر اُس کا انتهائی کرم ہے کہ اِس حقیرترین مالت سے ابتداکر کے اُس نے انسان کوصاحبِ علم بنایا جو مخلوقات کی بلند ترین صفت ہے ، اور صرف صاحبِ علم ہی نہیں بنایا، بلکہ اُس کو قلم کے استعال سے لکھنے کا فن سکھایا جو بردے پیانے پر علم کی اشاعت، ترقی اور انسلاً بعد نسل اُس کے بقا اور تحفظ کا ذریعہ بنا۔ اگر وہ الهامی طور پر انسان کو قلم اور کتابت کے فن کا یہ علم بند دیتا تو انسان کی علمی قابلیت مصر کر رہ جاتی اور اُسے نشونا پانے، چھلنے اور ایک نسل کے علوم دوسری نسل تک چہنچنے اور آگے مزید ترقی کرتے چلے جانے کا موقع ہی یہ ملتا۔

# 5. Taught man that which he did not know. \*6

عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ السَّمَايِ انسان كو جو وه نهين جانتا



\*6 That is, man originally was absolutely illiterate. Whatever of knowledge he obtained, he obtained it as a gift from Allah. Whatever doors of knowledge at any stage did Allah will to open for man, they went on opening up before him. This same thing has been expressed in the verse of the Throne (Ayat-ul-Kursi), thus: And the people cannot comprehend anything of His knowledge save what He Himself may please to reveal. (Surah Al-Baqarah, Ayat 255). Whatever man looks upon as his own scientific discovery was, in fact, unknown to him before. Allah gave him its knowledge whenever He willed without his realizing that Allah by His grace had blessed him with the knowledge of it.

These verses were the very first to be revealed to the Prophet (peace be upon him), as is stated in the Hadith reported by Aishah. This first experience was so intense and tremendous that the Prophet (peace be upon him)

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

could not bear it any more. Therefore, at that time he was only made aware that the Being Whom he already knew and acknowledged as his Lord and Sustainer was in direct communion with him, had started sending down revelations to him, and had appointed him as His Prophet (peace be upon him). Then after an intermission the opening verses of Surah al-Muddaththir were revealed in which he was told what mission he had to perform after his appointment to Prophethood. (For explanation, see Introduction to Al-Muddaththir).

6 \* يعنى انسان اصل ميں بالكل بے علم تھا۔ أسے جو كچھ بھى علم عاصل ہوا الله كے دينے سے عاصل ہوا۔ الله ہی نے جس مرطے پر انسان کے لیے علم کے جو دروازے کھولنے چاہے وہ اُس پر کھلتے چلے گئے۔ یہی بات ہے جو آین الکرسی میں اس طرح فرمانی گئی ہے کہ وَلا ایجِیطُونَ بِشَی ءِمِنُ عِلْمِہَ اِلا بِمَاشَآء۔ "اور لوگ اُس کے علم میں سے کسی چیز کا اعاطہ نہیں کر سکتے سوائے اُس کے جو وہ خود چاہے" (البقرہ۔٢٥٥) جن جن چیزوں کو مبھی انسان اپنی علمی دریافت سمجھتا ہے، در حقیقت وہ پہلے اس کے علم نہ تھیں، اللہ تعالیٰ ہی نے جب چاہا اُن کا علم اُسے دیا بغیراس کے کہ انسان یہ محوس کرنا کہ یہ علم الله اُسے دے رہا ہے۔ یماں تک وہ آیات ہیں جو سب سے پہلے رسول الله صلی الله علیہ وسلم پر نازل کی گئی ۔ جیساکہ حضرت عائشہ ﴿ کی مدیث سے معلوم ہوتا ہے ، یہ پہلا تجربہ اتنا سخت تھاکہ حضورہ اِس سے زیادہ کے متحل نہ ہو سکتے تھے۔ اس لیے اس وقت ضرف یہ بتا نے پر اکتفا کیا گیا کہ وہ رب جس کوآپ پہلے سے جانتے اور مانتے ہیں، آپ سے براہ راست مخاطب ہے، اس کی طرف سے آپ پر وحی کا سلسلہ شروع ہوگیا ہے، اور آپ کواس نے اپنا نبی بنا لیا ہے۔ اِس کے ایک مدت بعد سورہ مدّر کی ابتدائی آیات نازل ہوئیں جن میں آپ کو بتایا گیا کہ نبوت پر مامور ہونے کے بعد اب آپ کو کام کیا کرنا ہے۔ (تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد ششم، المدّثر،

دياچى-

Nay, indeed\*7 certainly transgresses rebelliously.

کلّ اِنَّ الْاِنْسَانَ لَیطُغِیِّ ہِ اِسَانَ صَرور اللَّا اِنَّ الْاِنْسَانَ لَیطُغِیِّ ہِ اِسَانَ صَرور اللَّ



\*7 That is, man should never adopt an attitude of ignorance and rebellion against the Bountiful God Who has been so generous to him

7\* یعنی ایسا ہر گزنہ ہونا چاہیے کہ جس فدائے کریم نے انسان پر اتنا بردا کرم فرمایا ہے اس کے مقابلہ میں وہ جمالت برت کر وہ رویہ افتیار کرے جوآگے بیان ہورہا ہے۔

Because sees (himself) self sufficient. \*8





\*8 That is, when the man has attained wealth, honor and rank and whatever else he desired to attain in the world, he rebellious instead of being grateful transgresses the boundaries of servitude to Allah.

8\*یعنی بیه دیکھ کر که مال، دولت، عزّت وجاہ اور جو کچھ بھی دنیا میں وہ جا ہتا تھا وہ اسے عاصل ہو گیا ہے، شکر گزار ہونے کے بجانے وہ سرکشی پر اتر آنا ہے اور مدّ بندگی سے تجاوز کرنے لگتا ہے۔

your Lord is the return.





\*9 That is, whatever he might have attained in the world, which makes him behave arrogantly and rebelliously, in the end he has to return to your Lord. Then he will realize what fate awaits him in consequence of his such attitude and behavior.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

9\* یعنی خواہ کچھ بھی اس نے دنیا میں ماصل کر لیا ہوجس کے بل پر وہ تمرد اور سرکشی کر رہا ہے ، آخر کاراسے مان تو تیرے رہ ہی کے پاس ہے۔ پھراسے معلوم ہوجائے گاکہ اِس روش کا انجام کیا ہوتا ہے۔

9. Have you seen, اُسَاءَیْت اللّٰنِیُ یَنْعلی ہے کیا ہم نے دیکھا اسکو ہو منع کریا the one who forbids.

ایک بندہ کہ جب وہ نماز پڑھٹا he prays.\*10



\*10 A servant: the Messenger (peace be upon him) of Allah himself. The Prophet (peace be upon him) has been mentioned by this epithet at several places in the Quran. For example, Glory be to Him Who transported His servant one night from the Masjid al-Haram to the distant Temple. (Surah Bani Israil, Ayat 1); All praise is for Allah Who has sent down this Book to His servant. (Surah Al-Kahf, Ayat 1); And that when the servant of Allah stood up to pray, the people got ready to assault him. (Surah Al-Jinn, Ayat 19). This shows that it is a special style of love by which Allah makes mention of His Messenger Muhammad (peace be upon him) in His Book. Besides, it also shows that Allah after appointing His Messenger to Prophethood had taught him the method of performing the Prayer. There is no mention of this method anywhere in the Quran, saying: O Prophet, perform the Prayer in this and this way. Hence, this is another proof that the Revelation sent down to the Prophet (peace be upon him) did not only consist of what has been recorded in the Quran, but besides this, other things were also taught to him by revelation, which are not 10۔ بندے سے مراد خود رسول الله صلی الله علیہ وسلم ہیں۔ اس طریقے سے حضورہ کا ذکر قرآن مجید میں متعدد مقامات ركيا گيا ہے۔ مثلاً سُبُحٰنَ الذي اَسُرى بِعَبْدِه لَيُلاً مِّنَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمُسْجِدِ الْأَقْطَى (بني اسرائیل۔۱) "پاک ہے وہ جو لے گیا اپنے بندے کو ایک رات مجد حرام سے مسجد اقصی کی طرف"۔ آنجمنگ لِلهِ الَّذِي آنْزَلَ عَلَى عَبُدِةِ الْكِتْبِ (الكهف\_١) (تعريف به أس فداك ليه بس في البين بندے پركتاب نَازَلَ كَي " ـ وَإِنَّهُ لَمَا قَامَ عَبُدُ اللهِ يَدُعُوهُ كَادُوْ ايَكُوْ نُونَ عَلَيْمِ لِبَدًا (الجن \_ ١٩) "اوربير كه جب الله كابنده أس كو لکارنے کے لیے تھوا ہوا تو لوگ اس پر ٹوٹ پڑنے کے لیے تیار ہوگئے۔" اس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ ایک خاص محبت کا انداز ہے جس سے الله تعالیٰ اپنی کتاب میں اپنے رسول محد صلی الله علیہ وسلم کا ذکر فرماتا ہے۔ علاوہ بریں اس سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ الله تعالیٰ نے نبوت کے منصب پر سرفراز فرمانے کے بعدرسول الله صلى الله عليه وسلم كونماز پرهن كا طريقه سكها ديا تها۔ أس طريقے كا ذكر قرآن مجيد ميں كهيں نهيں ہے کہ اے نبی تم اِس طرح نماز پڑھا کرو۔ امذا یہ اِس امر کا ایک اور ثبوت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم پر صرف وہی وحی نازل نہیں ہوتی تھی جو قرآن مجید میں درج ہے، بلکہ اس کے علاوہ مبھی وحی کے ذریعہ سے آپ کوایسی باتوں کی تعلیم دی جاتی تھی جو قرآن مجید میں درج نہیں ہیں۔ 11. Have you see: اَسَءَيْتَ إِنْ كَانَ عَلَى كِياتُم نِهِ وَيَكُمَا أَكُر بِهِ مُوا هدايت الهُكُلِّي اللهُ guidance. اَوْ اَمْرَ بِالتَّقُولِي ﴿ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المَا المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُ 12. Or enjoins righteousness. اَمَءَيْتَ إِنْ كَنَّبَ وَ تَوَلَّى اللهِ مَا الراس نے جھالایا 13. Have you seen, if he denied and turned away. اَلَمْ يَعْلَمْ بِأَنَّ اللَّهَ يَرَى كَيَاكِ مَعْلُوم كَهُ اللَّهُ وَيَحْمَا 14. Does he



\*11 The audience here apparently is every just man, who is being asked: Have you watched the act of the person who prevents a servant from God's worship? What do you think: if the servant be rightly guided, or warning the people to fear God and refrain from evil, and this forbidden be denying the truth and turning away from it, what will his act be like? Could this man adopt such an attitude had he known that Allah is watching the man who is exhorting others to piety as well as him who is denying the truth and turning away from it? Allah's watching the oppressor and his wrongdoing and the oppressed and his misery by itself implies that He will punish the oppressor and redress the grievances of the wronged and downtrodden person.

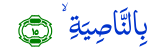
11 \* بظاہر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یہاں ہر انصاف پیند شخص مخاطب ہے۔ اُس سے پوچھا جا رہا ہے کہ تم نے دیکھی اُس شخص کی حرکت جو خدا کی عبادت کرنے سے ایک بندے کو روکتا ہے؟ تمہارا کیا خیال ہے اگر' وہ بندہ راہ راست پر ہو، یا لوگوں کو خدا سے ڈرنے اور برے کاموں سے روکنے کی کوشش کرتا ہو، اور یہ منع کرنے والا حق کو جھٹلاتا اور اُس سے منہ موڑتا ہو، تو اُس کی بیہ حرکت کلیسی ہے؟ کیا بیہ شخص بیہ روش اغتیار کر سکتا تھا اگر اسے یہ معلوم ہوتاکہ الله تعالیٰ اُس بندے کو بھی دیکھ رہا ہے جو نیکی کا کام کرتا ہے اور اِس کو بھی دیکھ رہا ہے جو حق کو جھٹلانے اور اُس سے روگر دانی کرنے میں لگا ہوا ہے؟ ظالم کے ظلم اور مظلوم کی مظلومی کو الله تعالیٰ کا دیکھنا خوداس بات کو منتلزم ہے کہ وہ ظالم کو سزا دے گا اور مظلوم کی دادر سی کرے گا۔

Nay, \*12 if he **15.** does not desist, We

كَلَّ لَيْنَ لَّهُ يَنْتَهِ لَنَسْفَعًا الْهِرُونَيِي 12\* ـ الروه نبيل باز آتا shall surely اتوہم ضرور گھسیٹ لیں گے (اسکو)

(him) drag by forelock.

پیثانی کے بل۔



\*12 That is, the person who threatens that he would trample the neck of Muhammad (peace be upon him) down when he performed the Prayer, would never be able to do **SO.** 

12\* یعنی یہ شخص جو دھکی دیتا ہے کہ اگر محمد صلی الله علیہ وسلم نماز پردھیں گے تو وہ ان کی گردن کو پاؤں سے دبا دے گا، یہ ہرگزایسا نہ کر سکے گا۔

16. The forelock, lying, sinful. \*13

نَاصِيَةٍ كَاذِبَةٍ خَاطِئَةٍ ﴿ لَيْمَانِي وَ جَوْلُ ہِ خَطَا كَار ہِ



\*13 The forelock here implies the person with the forelock.

13 \* پیشانی سے مرادیہاں پیشانی والا شخص ہے۔

17. So let him call his supporters. \*14

پس بلا لے وہ اینے عامیوں کو۔\*\*



\*14 As we have explained in the Introduction, when the Prophet (peace be upon him) rebuked Abu Jahl on his foolish behavior, he had retorted: O Muhammad, on what strength do you threaten me? By God, my supporters in this valley far exceed yours in number. At this it is being said: Let him call his band of supporters.

14 \* جیبا کہ ہم نے دیباچہ میں بیان کیا ہے الوجمل کے دھکی دینے پر جب رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اس کو چھڑک دیا تھا تواس نے کہا تھا کہ اے محد، تم کس بل پر مجھے ڈراتے ہو، خدا کی قسم اس وادی میں میرے حابتی سب سے زیادہ ہیں۔ اس پر فرمایا جا رہا ہے کہ یہ بلا لے اپنے حابتی سب سے زیادہ ہیں۔ اس پر فرمایا جا رہا ہے کہ یہ بلا لے اپنے حابتیوں کو۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

18. We shall call the angels of torment. \*15

all of عذاب کے فرشتوں کو \*15



\*15 According to the explanation given by Qatadah, the word zabaniyah in the original is used for the police in Arabic idiom, and zaban actually means to push away. The kings too kept armed attendants who would push out the one with whom the king was annoyed and angry. Therefore, what Allah means is: Let him call his supporters; We too shall summon Our Police, i.e. the angels of torment, to deal with him and his supporters.

15\*اصل میں زبانیہ کا لفظ استعال کیا گیا ہے جو قنادہ کی تشریح کے مطابق کلام عرب میں پولیس کے لیے بولا جاتا ہے۔ اور ذبین کے اصل معنی دھکا دینے کے ہیں۔ بادشاہوں کے ہاں چوبدار بھی اِسی غرض کے لیا جاتا ہے۔ اور ذبین کے اصل معنی دھکا دینے وہ دھکے دے کر نکال دیں۔ پس الله تعالیٰ کے ارشاد کا لیے ہوتے تھے کہ جس پر بادشاہ ناراض ہوا سے وہ دھکے دے کر نکال دیں۔ پس الله تعالیٰ کے ارشاد کا مطلب یہ ہے کہ یہ ایپنے جایتیوں کو بلا لیے، ہم اپنی پولیس، یعنی ملائکہ عذاب کو بلا لیس گے کہ وہ اِس کی اور اس کے جایتیوں کی خبرلیں۔

19. Nay, do not obey him, and prostrate, and draw closer (to Allah). \*16 (Sajda)

ہرگز نہیں۔ نہ کھا ماننا اسکا اور سجدہ کرواور قرب عاصل کرو (الله کا) ۔ (سجدہ)

كُلُّ لَا تُطِعْهُ وَ السَّجُلُ و السَّجُلُ وَ السَّجُلُ وَ السَّجُلُ وَ السَّجُلُ وَ السَّجُلُ و السَّجُلُ وَ السَّالِ السَّالِي السَّالِي السَّالِ السَّالِ السَّالِي السَّالِي السَّالِ السَّالِي السَّلِي السَّالِي السَّال

\*16 Sajdah (prostration) here implies the Prayer, so as to say: O Prophet, continue to perform your Prayer fearlessly as you have been in the past, and seek your Lord's presence through it. In the Sahih of Muslim and other books of Hadith there is a tradition from Abu Huraira to the effect:

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

The servant is nearest to his Lord when he is in the state of prostration, and in Muslim there is also a tradition from Abu Hurairah that when the Prophet (peace be upon him) recited this verse, he performed a *sajdah* of recital.

16 \* سجدہ کرنے سے مراد نماز ہے۔ یعنی اسے نبی، تم بے خون اُسی طرح نماز پردھتے رہوجی طرح پردھتے رہو جو رہو ہیں دوایت رہے ہو، اور اس کے ذریعہ سے اپنے رب کا قرب عاصل کرو۔ صحیح مسلم وغیرہ میں حضرت ابو ہریرہ کی روایت ہے کہ "بندہ سب سے زیادہ اپنے رب سے اُس وقت قریب ہوتا ہے جب وہ سجدہ میں ہوتا ہے "۔ اور مسلم میں حضرت ابوہریرہ کی بیر روایت بھی آئی ہے کہ جب رسول الله صلی الله علیہ وسلم یہ آیت پردھتے تھے تو سجدہ تلاوت ادا فرماتے تھے۔

